Kuzey Afrika’da Senisiyye Tarikati Zaviyeleri ve Ilme Hizmetleri

(XIX. Yizyil)

XIX. yiizyl ilk yarisinda Kuzey Afrika’da Sentsiyye Tarikati’nin temellerini
atan Seyyid Muhammed b. Ali es-Sentisi (6.1859), Osmanli Devleti son doneminin
onemli bir alimi ve mutasavvifidir. Dogum yeri olan Cezayir’den sonra yiiksek tahsil
icin Fas’a giden ve daha sonraki yillarda Libya, Misir ve Hicaz cografyalarina da
seyahat eden Muhammed es-Sendsi, yiiksek diizey ilmi bilgisi ve etkili hitabeti
sayesinde insanlar1 ¢evresinde toplamaya baglamistir. Bu zat; Hicaz, Misir, Libya,
Tunus ve Cezayir memleketlerinde ¢ok sayida zaviye agmis, buralarda toplanan her
yastan kitleye Islami egitim vermistir. Bu sayede yillar zarfinda Muhammed b. Ali es-
SenGis’nin adma izafeten Senlsiyye Tarikati tesekkiil etmis ve bu teskilata baglh
Sentisiyye Zaviyeleri, 6zellikle Kuzey Afrika’nin islek yollar1 {izerinde ¢ogalmistir. Bu
calismada XIX. ylizyil ortalarinda Kuzey Afrika halklar1 iizerinde dini, ilmi, siyasi ve
hatta iktisadi yonlerden biiyiik etki birakmis olan Sentisiyye Tarikat1 Zaviyeleri
iizerinde durulmus, sozii edilen bu zaviyelerin Afrika’da Islami kiiltiiriin giiglenmesi ve

ilmi birikimin artmasi1 noktasinda sunmus olduklar1 katkilar ele alinmustir.

Anahtar kelimeler: islam Dini, IImi Hayat, Zaviyeler, Libya, Osmanli Devleti.



The Zawiyas of the Sanusi Order in North Africa and Their Services

on the Islamic Scholarship (XIX™ Century)

Abstract

Sayyid Muhammad ibn Ali al-Sanusi (d. 1859) was one of the important
scholars and Sufis of the last era of the Ottoman Empire who founded the Sanusi Order
in the first half of the XIXth century. He moved from his hometown Algeria to
Morocco for further education. During his travels in Libya, Egypt, and Hejaz,
Muhammad ibn Ali al-Sanusi had been able to congregate people around him thanks to
his exalted wisdom and powerful rhetorical skill. He had organized zawiyas as Islamic
education centers for people of different ages in Hejaz, Egypt, Libya, Tunis, and
Algeria. As a consequence of this derived from his name, Sanussiyya Order emerged
and Sanusi Zawiyas multiplied on especially busy North African routes. In this study,
the Zawiyas of the Sanusi Order, which had a great impact on North African peoples in
terms of religion, wisdom, political, even economic aspects, and their contribution to

Islamic culture and wisdom are evaluated.

Keywords: Islamic Religion, Condition of Islamic Scholarship, Zawiyas, Libya,

Ottoman Empire.



3aBus u3 opaena Canycu B CeBepHoil A¢puke U UX YCJIYT'H IO

uciaamckoi Hayke (XIX Bek)

Pesrome

Ceiiiiug Myxamman uOH Amu anb-Canycu (ym. B 1859 1.) ObLI OJHUM W3 BaKHBIX
yueHbIX U cydueB mocnemnedt smoxu OcmaHCKON umrepuH, ocHoBaBmuii OpieH
Canycu B mepoit nojoBuHe XIX Beka. OH mepeexan U3 CBOErO POJHOTO TOpojaa
Amxupa B Mapokko Juist JanpHeiniero oOpasoBanusi. Bo Bpemsi cBoux myTemiecTBUl
no Jlueuu, Erunty n Xwumkazy Myxamman non Anu anb-CaHycu cMOT 0ObEIMHUTH
Jmofe BOKpyr ce0s Omarojapss cBOed BO3BBILIEHHOW MYAPOCTH W MOIIHOMY
putopuueckoMy MactepctBy. OH oOpraHu3oBajl 3aBHMM KakK II€HTPbl HMCIAMCKOTO
o0paszoBaHus Ui JIIOCH pa3HBIX BO3pacToB B Xumkaze, Erunrte, JluBun, TyHuce u
Amxupe. Kak ciaeactBue storo, Bo3HuK Opnaen CaHyccuiisi, MpOUCXOIAIIETO OT €ro
MMEHU U CaHYCHICKHE 3aBHUM YMHOXXWJINCh Ha OCOOCHHO 3arpyKeHHBIX MaplipyTax
CeepHoil Adpuku. B 3TomM wHccnenoBaHuM oOlLeHHMBAIOTCS 3aBUM opiaeHa Canycw,
oKazaBiiue 00JbIoe BIHMsiHUE Ha Hapo 16l CeBepHO ADPHUKU ¢ TOUKH 3PSHUSI PETTUTHH,
MYZIPOCTH, TNOJUTHYECKUX MU JaK€ DKOHOMHYECKMX AaCIEKTOB, a TaKXKe MX BKIaJ B

UCIAMCKYIO KYJIbTYPY U MYJIPOCTb.

KuarwueBbie ciaoBa: VcnaMckas penurusi, yCIOBUS HCIAMCKOW HAaykW, 3aBuu, JIuBus,

OcMmanckas HUMIICPHA



Giris

Kuzey Afrika’da Isldm dininin ve tasavvufunun tarihi Hz. Omer zamaninda
vuku bulan fetih hareketleri ile baslamaktadir. Emeviler, Abbasiler, Fatimiler,
Eyytbiler, Memlikler ve Osmanlilar zamaninda da bu tarih yazilmaya devam etmistir.
Bu ¢ergevede Kuzey Afrika’da Islam’m ilk asirlarindan itibaren islami fikir hareketleri
ve degisik adlar altinda muhtelif tarikatlar yayilma imkam buldu.! Zaman icerisinde bu
kurumlara bagl tekkeler ve zaviyeler de agildi. Osmanli Devlet idaresinin son asrinda
Kuzey Afrika’ya Sendsilik Tarikati damgasini vurdu. Sentsilik dini ve tasavvufi bir
miiessese olarak elbette ki dini hizmetler noktasinda Afrika’da derin bir tesir
birakmistir. Ancak bu tarikat ayn1 zamanda Miisliimanlar arasinda kardeslik hukukunu
giiclendirme diistincesine de 6nem veren bir sosyal dayanisma mekanizmasina sahipti.
Bu manada Senisilik, Afrika Islam beldelerinde baris1 saglamak, ihtiya¢ sahiplerinin
sikintilarint gidermek ve hayir isleri yaparak sevap elde etmek felsefesine dayanmakta
idi. S6z konusu bu tarikat siyasi, iktisadi ve askeri bir teskilat olarak da dikkatleri
iizerine cekti. Genis cografyalarda kalabalik kitleler lizerinde etkiye sahip olan bu
tarikatin mensuplari silahli, binek sahibi, her zaman savasa hazir vaziyette idiler. Sentsi
Tarikatr’nin bir diger 6zelligi ise egitim kurumu olmasi ve ilmi hizmetler noktasinda

beklenenden ¢ok daha fazla bir etki alan1 tesis etmesidir.2

Bu tarikat, kurucusu Seyyid Muhammed es-Sendsi ve ogullar1 zamaninda XI1X.
yiizy1l boyunca basta Osmanli Devleti’ne tabi Trablusgarp Eyaleti (Vilayeti) olmak
iizere Kuzey Afrika’nin mithim bir kesiminde genis bir sahay1 etkisi altina aldi. Dini,
tasavvufi, sosyal, kiiltiirel, iktisadi yonlerden incelemeye deger bir birikim ortaya koyan
bu tarikat, ayn1 zamanda Kuzey Afrika’da ilmi hizmet noktasida da ¢ok 6nemli ve 6zel

bir vazife icra etti.

Sendisiligin ilmi manadaki hizmetleri lizerine akademik ¢aligmalar fazla degildir.
Sendsilik tizerine aragtirmalarda daha ¢ok bu hareketin tarihine deginilmis veya bu
tarikatin Kuzey Afrika’daki siyasi etkileri ele alinmistir. Bununla paralel olarak

Osmanli Devlet idaresi ile Senlisi Tarikat1 arasindaki iligkilere, Trablusgarp Savasi ile

! Kuzey Afrika’da islam fetihleri, Islamiyet’in ve tasavvufi hareketlerin yayilmasi hakkinda ézet bilgi igin
bkz. Adem Apak, “Kuzey Afrika’da Ilk IslAm Fetihleri”, Uludag Universitesi Ildhiyat Fakiiltesi
Dergisi, C.17, S.2, 2008, 5.159-173; Kadir Ozkése, “Baslangigtan Giiniimiize Kadar Afrika’da islam ve
Tasavvuf’, Tasavvuf Timi ve Akademik Arastirma Dergisi, S.7, 2001, s.157-184.

2 Mustafa Cabuk, “Senusilik ve Isgalcilere Karsi Kuzey Afrika’da Osmanli-Senusi is Birligi”, KSUSBD,
C.16, S.1, Nisan, 2019, s.223.

4



Anadolu’da Mustafa Kemal Pasa liderliginde vuku bulan Milli Miicadele hareketi

esnasinda Senfisiligin roliine yer veren calismalara da rast gelinmektedir.?

Sendisiligin Kuzey Afrika iilkelerinde icra ettigi hizmetlerden olarak ilmi1
faaliyetleri, egitim hayatindaki yeri ve bu tarikata bagl zaviyelerin ilmi potansiyeli
lizerine miistakil bir yazi kaleme alinarak bu alandaki boslugun doldurulmasi amag
edinilmistir. Asagida once Senisi Tarikati’nin temellerini atan kurucu lider Seyyid
Muhammed b. Ali’nin hayat1 6zet olarak verilmis, devaminda oglu Muhammed
Mehdi’nin hayati ele alinmis, akabinde ise Sendsi Tarikati’na bagh faaliyet gésteren
zaviyeler listelenerek bunlarin isleyis Ozellikleri iizerinde kisaca durulmustur. Son
olarak ise Senisiligin, bahis konusu bu zaviyeler eliyle Kuzey Afrika’da ifa ettigi ilmi

hizmetlere deginilmistir.
1. Seyyid Muhammed b. Ali es-Seniisi’nin Hayatina Kisa Bir Bakis

Osmanli Devleti’nin Kuzey Afrika’daki egemenlik yillarinin son asri1 igerisinde
ad1 gegen cografyada adindan bahsettirmis dnemli bir Isldim alimi ve mutasavvifi olan
Seyyid Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdilkadir es-Sentisi (1787-1859), Kuzey
Afrika’nin Cezayir bolgesinde Vehran vilayetine baghi Vasita’da diinyaya gelmistir.
Kaynaklarda kendisi fmam Muhammed, Seyyid Muhammed ve Seyh Muhammed Qibi
isim ve unvanlarla anilmistir. Bu zat, Kuzey Afrika’da Sentisiyye Tarikati’nin kurucusu
kabul edilir. Onun Sendsi kiinyesini almasmin nedeni, aile biiyiiklerinin daha 6nceki

yillarda ikamet ettigi Tilimsan bdlgesindeki Esniis Dagi’na nispet edilmesiyle ilgilidir.*

Seyyid Muhammed bin Ali es-Sendisi’nin biitiin ailesi, ilimle istigal eden yiiksek
tahsil ve kiiltiire sahip olup, bu durum onun kiigiik yasta ilim tahsil etmesine imkan

tamimustir. Boylece o, Kur’an-1 Kerim’i ezberledikten sonra Fikih, Tefsir, Akaid ve

® S6z konusu calismalara 6rnek olarak su arastirmalara bakilabilir: Muhammed Fuad Siikrd, es-Seniisiye
Dinun ve Devietun, Daru’l-Fikri’l-Arabi, Kahire, 1948; Libya’'da Seniisiligin Tarihi, Libya Ankara
Biiyiik Elgiligi Basin Ataseligi, Ankara 1969; Filibeli, Sehbenderzide Ahmed Hilmi, Seniisiler ve
Sultan Abdiilhamid, Haz. 1smail Cémert, Ses Yaynlari, Istanbul, 1992; M. Cabuk, a.g.m., s.221-256;
Kadir Ozkdse, “Osmanh Devleti ile Senusiyye Tarikati Arasindaki iliskiler”, Gaziosmanpasa
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, C.I, S.2, 2013, s.11-39; Orhan Kologlu, Mustafa Kemal’in
Yaminda Iki Libyali Lider-Siileyman Barini ve Seyyid Ahmed es-Serif. Ankara 1981; Tufan Turan-Esin
Tiiylii Turan, “Libya’nin Tarihi Gelisimi Icerisinde Senusilik, Tiirk-Senusi ve Tiirkiye Libya Iliskileri”,
Uluslararast Sosyal Arastirmalar Dergisi, C.4, S.19, 2011, s.190-206; Nevzat Artug, Ittihat ve
Terakki’nin Ittihad-1 Islam Siyaseti Cercevesinde Ittihatci-Seniisi Iliskileri (1908-1918), Bilge Kiiltiir
Sanat Yaymm, Istanbul, 2013.

Muhammed Senisi’nin hayat1 hakkinda ayrintili bilgi i¢in su miistakil ¢aligmaya miiracaat edilebilir:
Meylid Meysim, Muhammed bin Ali es-Seniisi Mendbiu ‘[Imehii ve Menhec Tarikatahii, Camiatu
Hasibe bin Bi Ali es-Selef el-Cezair, 2018; Krs. Ahmed Sidki ed-Deccani, el-Hareketii’s-Seniisiyye:
Nes etiih@ ve Niimiiviihd fi’l-Karni't-tdsi’ ‘ager (1202-1320 H.), Tab’ 2, Daru’l-Fikr, Beyrut, Liibnan,
1988; Kadir Ozkose, Muhammed Seniisi Hayati, Eserleri, Hareketi, Insan Yayinlari, Istanbul, 2000.

5

N



Kelam konularinda temel bilgileri 6grenmis, yiiksek tahsilini ¢evresindeki mithim
medreselerde tamamlamistir. Bu esnada daha yiiksek tahsil alma imkan1 elde etmek i¢in
Fas’taki Karaviyyin Medresesi’ne kaydolmus ve bir yandan da tasavvufla ilgilenmistir.
Yiiksek diizeyde ilmi bilgi sahibi olusuyla ¢evresinde dikkatleri iizerine toplayan Seyyid
Muhammed bin Ali es-Seniisi, adi gegen bu medresede dersler de vermis, ancak
zamanla dini ve sosyal alanlarda muhaliflik havasi estiren fikirleri ile konusma ve

dersleri yiiziinden yakn takibe alnmustir.”

1818 yili civarinda Hacca gitmek amaciyla Fas’tan ayrilarak Cezayir’e gecen
Seyyid Muhammed es-Sentsi, bolgede Fransiz isgali baslayinca buradan daha doguya
yoneldi; Kabis, Trablusgarp, Misrata ve Bingazi gibi sehirleri de gordiikten sonra
Kahire’ye ulasti. Ancak burada Kavalali Mehmed Ali Pasa’nin himayesinde bulunan
Ezher ulemasiyla fikir ayriliklar1 yasayarak tartigmalara dahil oldu. Hocalarindan
Muhammed el-Kundtz’un 1829’da Vehran valisi Hasan Bey tarafindan Maziine’de
idamindan dolayr o yillarda Osmanli yonetimi ile arasi bozuldu. 1830°lu yillarin
ortasinda Mekke’ye giderek yerlesmis olan Seyyid Muhammed es-Sendsi, burada
Idrisiyye Tarikatr’nin kurucusu mutasavvif Ahmed b. Idris (6.1837)° ile tanst1 ve

kendisine intisap etti.

Bu sekilde Seyyid Muhammed es-Sendsi, kirk yasini gegmis oldugu halde halen
ilme olan askinda en ufak bir azalma olmayarak, kendisinden ilmi bir seyler
alabilecegini diisiindiigli, donemin miihim sahsiyetlerini ya ziyaret ederek ya da onlarin
yaninda bir miiddet kalarak ilmi kudretini arttirdi. Bu manada Seyyid Muhammed es-
Sendisi’nin hayat1 boyunca ders aldig1 veya yanlarinda kalarak onlarin feyzinden istifade
ettigi cok sayida hocasi, seyhi ve miirsidi olmustur. Bunlardan tespit edilebilenlerin isim
ve kiinyeleri su sekilde siralanabilir:” el-Allametu’l-Evhad Eba Abdullah Sidi (Seyyidi)
Muhammed ibnu’l-Kunditiz, imam el-Arif Billah Sidi Ahmed bin Muhammed bin Acibe
el-Hasani, Allime Imamu’l-Usili Sidi Tayyib bin Keyran, Imam Veli Sufi Seyh el-
Arabi bin Ahmed el-Zarkavi el-Serif el-Hasani, Allaime el-Hammam Seydi Muhammed
bin Tahir bin el-Filali, Allame el-Muttaki el-Miitefennin Ebu’l-Mevahib Sidi Ebx Bekir
bin Ziyad el-idrisi.

®> Ahmed Kavas, “Sentisi, Muhammed bin Ali”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C.36, TDV
Yayinlari, Ankara, 2009, 5.529.

® Bu zat hakkinda bkz. Nihat Azamat, “Ahmed b. idris”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C.2,
TDV Yayinlari, Ankara, 1989, s.92-94.

" Ali Muhammed es-Sallabi, es-Simdr ez-Zekiyye li'I-Harekdti 's-Seniisiyye fi Libya, C.1, el-Mektebetii’t-
Tibyan, Kahire, 2001, s.42.



Seyyid Muhammed es-Sentisi, Mekke’de iken tanistig1 ve kendisine intisap ettigi
Ahmed b. Idris’in yaninda bir miiddet kalarak hem ondan hem de Mekke’ nin ilmi
birikiminden istifade etti. Ancak Ahmed b. Idris’in tiirlii nedenlerden dolay1r Yemen’e
goc etmesi tizerine Mekke’deki zaviyesinde onun halifesi olarak gorev aldi ve bu
esnada evlendi. Mekke’de Ebli Kubeys Dagi’nda agtig1 zaviyesinde kisa siire i¢erisinde
cok sayida Cezayirli, Libyali ve diger Kuzey Afrika kokenli miirit ve ziyaretgiler
toplaninca, Osmanli devlet idarecileri ve Mekke serifleri ona tavir almaya basladilar.
Bunun tizerine 1840 yilinda Kahire’ye gegmek zorunda kaldi. Fransizlarin iggaline kars1
Cezayirlileri direnise yoOnlendirdigi i¢in Fransa yonetimi onun Cezayir ve Fas’a
donmesine miisaade etmedi. Ancak Seyyid Muhammed es-Sendsi, yine de eli kolu bos
durmadi ve Libya taraflarina gegerek, tasavvufi eylemlerini burada da siirsiirdii.
Osmanli Devleti’nin Trablusgarp valisi Ali Asgar Pasa, onu iyi karsilayarak hos
muamelede  bulundu. Seyyid Muhammed es-Senlisi, bugilinkii  Libya’nin
kuzeydogusunda Bingazi ile Derne arasindaki bolgede Beyza sehrinde 1843 yili
civarinda el-Beyza Zaviyesi’ni kurduktan hemen sonra Derne’de ve diger bazi yerlerde
¢ zaviye daha agma firsat1 buldu. Bu giinlerde yeni bir evlilik daha yapan bu zatin
kurdugu tarikat1 gelecekte devam ettirecek olan iki oglu bu evlilikten diinyaya

gelmislerdir. Bu ogullart Muhammed Mehdi ve Muhammed Serif adlarini tasimaktadir.®

Seyyid Muhammed es-Sendsi, 1846 yilinda Hac farizasi igin Mekke’ye gitti,
ancak donmeyip bu sehirde uzun siire ikamet etti, ailesi ve iki oglunu ise Libya’da
Derne’deki zaviyesinde birakti. 1854°te Trablusgarp’a dondiigiinde bir siire Uzeyyat
Zaviyesi'nde ikamet etti, ardindan Libya’nin dogusunda Misir smirinda el-Cagbib
denilen kasabada® biiyiik bir zaviye insa ettirerek buraya yerlesti. Bu zaviye sayesinde
Cagbib giderek buyiidi ve el-Cagbab Zaviyesi, Misir ve Magrib’ten sonra Kuzey

Afrika’nin en 6nemli egitim merkezi haline geldi.

22 yil siiren irsat faaliyetinin ardindan 9 Safer 1276 (7 Eyliil 1859) tarihinde
Senisiyye Tarikati’nin merkezi olarak yeni yeni temayiiz etmeye baslamig Cagbib
sehrinde vefat eden Seyyid Muhammed b. Ali es-Senlisi buradaki zaviyeye
defnedilmistir. Ad1 gecen bu zat, tarikat kurucusu bir sfi olmanin yani sira igtihat

taraftar: bir alim ve teskilatg1 yonii kuvvetli 6nemli bir sahsiyettir. Bu sebeple kurucusu

& A. Kavas, a.g.m., 5.530.
® Buras1 Bingazi, Derne ve Tobruk’un giineydogusunda, diger bir deyisle bugiinkii Libya topraklarnmn
kuzeydogusunda bulunmaktadir.



oldugu Sentisiyye Tarikatt1 dini, fikri ve siyasi bir hareket olarak

degerlendirilmektedir.*

Seyyid Muhammed es-Sentisi, hayat1 boyunca ¢ok defa yolculuklara ¢ikmasina
ve devlet adamlariyla da fazla barisik olmamasina ragmen Afrika’da birbirinden farkli
mekanlarda hizmet yiirlitmeyi basarmus, idealist bir Onder ve egitimei portresi ¢izmistir.
O, Hicaz, Misir, Cezayir ve Tunus ile cogunlugu bugiinkii Libya topraklarinda 22 kadar
zaviye agmayl basarmustir. Bunlarin tarihi Hac giizergahlar1 ve ticaret kervanlarinin

gectikleri ana yollar {izerinde kurulmasina ise 6zellikle dikkat etmistir.

Seyyid Muhammed es-Senisi, hayati boyunca vyiiriittiigii tarikat ve zaviye
calistirma faaliyetleri esnasinda basta Hicaz olmak iizere Misir, Libya, Cezayir ve Fas
gibi memleketlerde kendi tarikat &dabin1 devam ettirmekle vazifelendirdigi seyhler tayin
etmistir. Bunlardan bazilarmin isimleri tespit olunabilmektedir: Ebi Siileyman
Abdiilhafiz (Mekke miiftiisii ve kadis1), Ebti Hafs Omer bin Abdiirrestl el-Attar, Ahmed
Deccani, Ahmed bin Idris. Seyyid Muhammed es-Sendsi’nin Fas bolgesinde de
tarikatin1 temsil ettirdigi seyhler bulunuyordu: Hammide bin el-Hac, Hamdiin bin
Abdurrahman bin el-Hac, Tayyib el-Keyrani, Muhammed bin Amir el-Mi’vani, Eba
Bekr el-Idrisi, Idris bin Zeyyani el-*Arrafi vd.™

2. Seyyid Muhammed b. Ali es-Seniisi’nin Oglu Muhammed Mehdi’nin Hizmetleri

Seyyid Muhammed es-Sentisi’nin ogullarindan biri olan Muhammed Mehdi es-
Sentisi (1844-1902), babasmin 1859’da vefat:1 lizerine 16 yasinda tarikatin ikinci
postnisini olmustur. O tarihlerde 14 yaslarinda olan kardesi Muhammed Serif (6.1896)
de onun yardimcist olarak Senisiyye Tarikati’nin islerini birlikte takip ettiler.
Muhammed Mehdi’nin kesif bi¢imde devam eden galismalar1 ve Ozverili gayretleri
neticesinde, babasinin kurup gelistirdigi Sentsiyye Tarikati, Kuzey Afrika’'nin en
batisindaki Fas’tan Suriye ve Anadolu’ya hatta Istanbul’a kadar genis bir alanda taraftar
bulmaya basladi. Oyle ki bu tarikata mensup kitlere Hindistan, Yemen, Misir’in
giineybati sinir1, Sudan, Darfur, Biiyiik Sahra Colii ¢evresindeki Cad ve buranin 6nemli
merkezi Veday ile Afrika ortalarindaki Nijer ve Nijerya memleketlerinde kolaylikla

rastlamak miimkiin olabiliyordu. Libya havalisinde ise kuzeyde Trablusgarp’tan

10 A Kavas, a.g.m., 5.530.
1 M. Meysim, a.g.e., 5.136.



giineyde Fizan’a ve bu vilayetin dogusunda kalan Kufra, ayrica batisinda kalan Gat ve

Gadamis yorelerinde de Senisiyye zaviyeleri agilmaya devam ediyordu.*?

Muhammed Mehdi zamanmda Afrika’daki Senisi zaviyelerinin isleyisini
diizenlemek ve bu zaviyelerin kontrolden ¢ikmasini 6nlemek amaciyla, belli bolgelere
vekil tayin edilerek isler yiriitilmiistir. Bu sayede zaviyeler ¢evresindeki ekonomik
faaliyetlere de miidahale edilebilmis ve ticari potansiyel Sentsiyye tarikati politikalarina
uygun bigimde degerlendirilmistir. Tarikatin ve yOneticilerinin bu gayretli ¢abalarma
karsin Osmanli Devlet idaresi de Muhammed Mehdi’ye faaliyetlerini tasdik eder
mahiyette ve c¢alismalarini destekler nitelikte fermanlar tevdi etmistir. Bu sayede
Italyanlarin Seniisiyye Tarikati’n1 kontrol etme cabalar1 da sonugsuz kalmis ve bu
tarikat, Osmanli himayesinde caligmalarini yiiriitmiistiir. Osmanli Devleti, Afrika’da
gorevli devlet memurlarmim Istanbul’a doniislerinde vermis olduklar1 bazi raporlar
cercevesinde Sentisiyye Tarikati’nin devlet lehine faaliyetler yiiriittiigii haberlerini teyit
etmis, neticede bu tarikata olan sicak tutumu siirmiistiir. Donemin somiirgeci devletleri
olan Ingiltere, Fransa, italya ve Almanya ise her seye ragmen Seniisiyye Tarikati
iizerinde etkili olma yollarmi aramaktan vaz ge¢memislerdir. Ciinkii bu devletler,
Muhammed Mehdi liderliginde organize olan Sentisiyye Tarikati’nin, Afrika’nin mithim
bir kisminda 6nemli bir gii¢c olmasini ve etki alaninin da giderek genislemesini dikkatle
takip ediyorlardi. Nihayet bu baskilardan rahatsiz olan Muhammed Mehdi, maiyetine
aldig1 yiizlerce adamiyla Cagbib’daki zaviyesini terk edip, buraya vekil biraktiktan
sonra Kufra’ya gecmis ve Tac Zaviyesi’ne yerlesmistir (1895). Dort yil sonra ise daha
da giineye Cad smirma inerek burada Gart / KirGi’da yeni bir zaviye yaptirmis ve

kendisine merkez ittihaz etmistir (1899)."

Muhammed Mehdi, Osmanli Devleti’nin de yogun destegi ile Cad bdlgesinde,
Fransiz ve diger sOmiirgeci giiclere karsi miicadele vermis, halki bilinglendirmeye
gayret gostermistir. Bu ¢abalar sonucunda XX. ylizy1l baslarina kadar Fransizlar Cad
bolgesini somiirgelestirme faaliyetlerinde basar1 saglayamamiglardir. Muhammed
Mehdji, tam da bu donemde, 1902 tarihinde Gar(i’da vefat etmis ve Fransizlar da Cad ve

havalisindeki istilalarma hiz vermislerdir.

2 A. Kavas, “Seniisi, Muhammed Mehdi”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C.36, TDV
Yayinlari, Ankara, 2009, s.530-531.
13 A, Kavas, a.g.m., 5.532-533.



Muhammed Mehdi es-Seniisi’den sonra Sentisilerin bagina Seyyid Ahmed es-
Seniisi ge¢mistir. Bu zat 1902-1912 yillar1 arasinda Sahra’da Fransiz yayilmacili§ina
kars1 direnmis, Senisi Tarikati’nin merkez zaviyesini tekrar Kufra’ya tagimistir. Bu
manada 0, sémiirgeci giiclere karst Osmanl Devleti’nden biiyiik destek gdrmiistiir.™
Ancak Trablusgarp Savasi’ndan sonra Osmanli Devleti’nin bolgedeki siyasi varligi sona
erince, korunmadan yoksun kalan Sensi hareketi zaviyeleri de isgale ugramislar ve

nihayetinde islevlerini yiiriitemez duruma diisiiriilmiislerdir.™
3. Kuzey Afrika (Trablusgarp Vilayeti)’da Senisiyye Tarikat1 Zaviyeleri

Osmanli Devleti zamaninda Anadolu’da zdviye teriminin yaninda tekye / tekke
ifadesi de yaygin olarak kullanilmistir. Tekkeler, degisik zamanlarda ve muhtelif
cografyalarda zaviye, hangah, dergah, ribdt, asitane, buk‘a, imaret, tevhidhdne, hardbat
gibi isimlerle anilmiglardir. Hatta mescid ve medrese kelimeleri de bu anlamda
kullanilmistir. Tekkeler, bir seyhin yonetiminde tasavvuf egitiminin verildigi mekanlar
olarak tarif olunsalar da bu tanim elbette ki son derece sig ve yetersiz bir tanimlamadir.
Tekkeler ve dolayisiyla zaviyeler bu tanimdan ¢ok daha oOtesi isleve sahiptiler. Her
seyden once tefsirden felsefeye kadar biitiin ilimler medreselerde okutulurken, tekkeler
ise toplumun manevi ve ahlaki agidan egitilmesine yonelik esaslar {izerinde daha fazla
mesai sarf etmislerdir. Biiyiik sehirlerde ve kervan yollar1 iizerinde insa edilen
tekkelerde tasavvufi egitimin yaninda han, imaret ve kervansaraylarin gérdiigii hizmet
de yiiriitiilmistiir. Tekke mensuplari, sosyal yardimlasma ve dayanismayi giiglendirmek
icin hususi bir ¢aba sarf etmisler, bu manada devlet yoneticileriyle de yakin iliskiler
kurmaktan geri durmamislardir. Tekke ve zaviyeler, miimkiin oldugu kadar ziraata
elverisli genis araziler lizerinde kurularak, bu tesislerin gelir kaynaklar1 yliksek diizeye
cikarilmaya ¢alisilmistir. Bu yapilar, bulunduklar1 cografyalarin iktisadi sartlarma baglh
kalmak kaydiyla zengin vakiflarla desteklenmis; sofa, odalar, mescid, hamam,
degirmen, mutfak, ambar, kiitiiphane, misafirhane, ahir, bag ve bahge gibi birimlerle
iyiden iyiye islevsel hale sokulmustur.’® Bu potansiyele ulasamayan veya zamanla bu

sekil imkanlar1 elinde tutamayan zaviyeler ise ayakta kalmay1 basaramamaistur.

4 Sentisiyye Tarikati’nin XIX. yiizyil son yarist ve XX. yiizy1l baslarmda Osmanli Devleti yonetimi ile
olan miinasebetleri hakkinda ayrintili bilgi i¢in simdilik bkz. K. Ozkése, a.g.m., s.11-39.

15 Sentsi Tarikati ile Osmanh Devleti arasindaki miinasebetler, Batili gii¢lerin bolgedeki faaliyetleri,
bunlara karst Sentsiligin takindig1 tavir ve benzeri konular hakkinda 6zet bir ¢aligma i¢in bkz. M.
Cabuk, a.g.m., 5.221-256.

18 Mustafa Kara, “Tekke”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C.40, TDV Yayinlari, Ankara,
2011, s.368-370.

10



Tekke ve zaviyeler, genellikle bir bolgenin yoneticisi veya o havalinin bir 6nde
geleni tarafindan yaptirilmiglardir. Bunlarin basinda bulunan yoneticiler ise seyh adi ile
anilmistir. Tekke ve zaviye seyhlerinin olaganiistii gayretleri ve dahi bunlarin dénemin
idarecilerinin tam destegini saglamalar1 neticesinde, sozii edilen bu tesisler giderek
biiylik imkanlara ve genis hizmet yelpazesine sahip hacimli kiilliyelere doniigsmiislerdir.
Bu yapilar, ilgili tekkenin mensup oldugu tarikatin tiyeleri olan miiritlerin de yardimiyla
giderek biiytimiis, devlet idaresinin izni ve kontrolii dogrultusunda tesis olunan vakif

imkanlar1 sayesinde hizmet alanlar1 gesitlenmistir.

XIX. yiizyllda Osmanli Devleti tarafindan biitiin Kuzey Afrika’da agilmaya
calisilan modern egitim okullar1 (mektepler), zaviyelerin giiciinii kirramamis ve etki
alanini daraltamamistir. Bu manada Kuzey Afrika’nin tamaminda XIX. ylizyil dahilinde
islevini halen devam ettiren zaviyelerin sayis1 yiizlerle ifade olunabilir ki burada
bunlarin isimlerini tek tek zikretmek miimkiin olmayacaktir. Ancak konunun
anlasilabilmesi agisindan birkag zaviyenin kisa ifadelerle tanitilmasinda da yarar
miilahaza edilmistir. Konumuz icabi, sozii edilen zaviyelerden olarak XIX. yiizyilda
Trablusgarp Vilayeti ve ¢evresinde karsimiza ¢ikan Sendsiyye Tarikati’na ait zaviyelere

6rnekler vermekle yetinilmistir:*’

el-‘Argiib Zaviyesi: Zaviyenin kurucusu Seyh Muhammed el-Cebbani olup, bu
tesis XIX. yiizy1l boyunca hizmet sunmus, XX. yiizyil baslarinda ise Italyan isgali
yiiziinden kapanmak durumunda kalmistir. Zaviyeye ait yikik tas duvarlara ve harap
durumdaki zaviye hamamina ait kalintilara dair arastirmalarin yapilmistir. Bu sekilde
zaviyenin yerinin tespit edilebildigi goriilmektedir.’® Buna gore, séz konusu zaviye, el-
Beyza’ nin batisinda Derne-Bizgazi yolu iizerinde bulunmakta idi. Bu durum gosteriyor
ki, Kuzey Afrika’daki Sentisi Tarikat1 zaviyeleri, daha ¢ok ana ulasim yollar1 lizerinde

insa olunmakta idi.

el-Beyza Zaviyesi: Senlisi Tarikati’'nin da temellerini atmig olan Seyyid
Muhammed es-Sendsi tarafindan 1843 tarihinde Bingazi vilayeti hudutlar1 dahilinde,
Derne-Bingazi ana ulasim yolu iizerinde el-Beyza sehri civarinda kurulmus olan bu
zaviye, Qinimiiz sinrrlart acisindan ve o donemin sartlari gdz Oniine almarak

diigiiniildiigiinde Libya’nimn ilk biiyiik zaviyesi kabul edilir. Adi gegen bu zaviye, uzun

7 Bu zaviyelerle ilgili derli toplu bilgi igin bkz. A. S. ed-Deccéni, a.g.e, 5.150-151; M. Cabuk, a.g.m.,
5.223-224.
18 https://www. bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBY A:595 (28.06.2021).

11


https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595

bir miiddet Kuzey Afrika’daki Senlisiyye Tarikat1 zaviyelerinin merkezligini yapmustir.
Nitekim Seyyid Muhammed es-Sendsi, 1856 yilina kadar araliklarla bu zaviyede
hayatin1 gecirmis ve icraatlarni bu zaviye iizerinden organize etmistir. Anilan
donemlerde Sendsi zaviyelerinin ¢ogunlugu vahalarda olup bunlarmn merkezligini el-
Beyza Zaviyesi’nin iistlenmesi gayet tabii idi. el-Beyza Zaviyesi’nin insasi ile birlikte
Libya’daki Senisi Tarikati hareketi ilk defa gercek anlamda roliinii ifa etmeye
baslamistir. Bu baglamda bolge kabilelerinden toplanan ¢ocuklar ve gengler adi1 gegen
bu zaviyede hususi bir terbiyeden gegirilmeye baslanmistir. Kabileler, Kur’an-1 Kerim
hafizligi, dil ve din 6gretimi amaciyla ¢ocuklarint Sendsi zaviyelerine gondermislerdir.
Diger zaviyelerden segilen basarili 6grenciler, el-Beyza merkez zaviyesinde egitimlerini
devam ettirmislerdir.'® 1856 yilindan itibaren ise el-Cagblib Zaviyesi insa edilmis ve

merkezlik bu zaviyenin uhdesine ge¢cmistir.

Bingazi Zaviyesi: Seyh Abdullah et-Tivati tarafindan ilk olarak faaliyete
sokulan Bingazi Zaviyesi, Bingazi sehrinde kuruldugu ve hizmet verdigi i¢in bu sehrin
adiyla anilmistir. Bingazi ise Libya topraklarinin dogusunda Akdeniz sahilinde, liman
tarafi batiya yani Trablus istikametine bakan, stratejik 6neme sahip bir sahil sehridir.
Bingazi, Berka bolgesi (Sirenayka) adiyla da bilinmektedir. Bingazi’nin Osmanli
Devleti idaresi altinda bulundugu yillarda kesif bir bi¢imde faaliyet yiiriiten bu zaviye,
diger zaviyelerde de goriildiigii lizere Osmanli valileri tarafindan destekleniyordu.
Cinkii bu wvaliler, Seyyid Muhammed es-Sendsi ve ogullarma biiyiik ihtiram
gosteriyorlardi. Valiler, ilgili zaviyenin seyhlerinin ve miidavimlerinin giivenligini
sagliyorlardi. Nitekim Bingazi Zaviyesi seyhi Abdiirrahim el-Mahcib, 1856 yilinda
Osmanl payitaht1 Istanbul’a gelerek Sultan Abdulmecid’le goriisme imkani elde etmis
ve padisah tarafindan kendisine ve zaviyesine bazi haklar ile kolayliklar tanindigi
bildirilen bir fermana nail olmustur. Bu seyhten sonra yerine gegen Ebu’l-Kasim
Muhammed el-isevi de, ayn1 sekilde Ekim 1860 tarihinde Istanbul’a gelerek Sultan
Abdiilaziz’le goriigmiis ve Sendsi hareketinin o donemki lideri Muhammed Mehdi es-
Senlisi’ye verilmek lizere sultanm liituf buyurdugu iyi dilek ve taltif fermanmi elden
teslim almisti. Bingazi Zaviyesi’nin Osmanli padisahi tarafindan bu sekilde
desteklenmesi, zamanla yanlis yorumlamalara da neden olmus, zaviye seyhleri
kendilerini vergilerden muaf tutulmus sayarak gerekli vergi Odemelerinden

cekinmislerdir. Bu durum ise zaman zaman Osmanli yoneticileri ile Senlsi zaviyeleri

Y'M. F. Siikri, a.g.m., 5.32.
12



arasinda gerginliklere neden olmustur.”® He seye ragmen Senisilik, Kuzey Afrika’da
XIX. ylizy1l ortalarindan itibaren Bingazi Zaviyesi'nin de etkin faaliyetleri ve Osmanl

Devleti’nin destegi neticesinde gii¢ kazanmistir.

el-Cagbib Zaviyesi: Senisiligin kurucusu Seyyid Muhammed es-Sendsi,
1854°te Trablusgarp’a geldiginde bir siire Uzeyyat Zaviyesi'nde ikamet etmisti. O, daha
sonra Libya’nin dogusunda Misir smirinda el-Cagbtb denilen kasabada biiylik bir
zaviye insa ettirerek buraya yerlesti (1856). Bu zaviye sayesinde Cagbub giderek
biiyiidii. Seyyid Muhammed es-Seniisi’nin gayretleri sonucunda Cagbib Zaviyesi, Misir
ve Magrib’ten sonra Kuzey Afrika’nin en dnemli egitim merkezi haline geldi.”* Hatta
bu tesis, el-Beyza Zaviyesi’nin merkezlik vazifesini de kendi uhdesinde topladi. Diger
bir deyisle Senflisi Tarikati’nin yonetim ve egitim merkezi uzun bir siire, Trablusgarp ve
Misir arasindaki s6z konusu bu Cagbiib sehri oldu. Diger zaviyelerde gorev alacak
seyhler Cagbib’daki zaviyede egitilirlerdi. Cagbib Zaviyesi'nin insasinin, Sensi
hareketinin tarihi ve genel anlamda Libya’daki dini egitim ve 6zellikle de Trablusgarp
egitim tarihi agisindan biiyiik bir gelisme olarak addedilebilir. Cagbib sehri, Libya'nin
giineydogusunda, Misir ile Libya sinirinda yer alir. Bu yer, Seniisi zaviyelerinin ve
hareketin yonetim merkezi secilene kadar islevsiz bir vaha olagelmisti. Bu mekan,
kafilelerin bulusma noktas1 ve yolcularin gecis giizergah1 olmasi hasebiyle Seyyid
Muhammed b. Ali es-Senfsi’nin iistddlik” unvanma atfen Ustdd Zaviyesi olarak da
adlandirilmistir. S6z konusu zaviyenin bulundugu bélge, Tobruk sehrinin yirmi sekiz
kilometre glineyinde bulunan kiiclik bir vahadir. Bat1 Siva Vahasi smirinda bulunan bu

bolge, corak ve dldiiriicli sahra ile kusatilmistir.??

Cagblib Zaviyesi, Seniisi ihvanlarinin yetismesi i¢in kurulan yliksek bir enstitii
seviyesinde idi. Bu zaviye, ayn1 zamanda muhteva bakimmdan kapsamli bir kiitiiphane
ile zenginlestirilmisti. Ayn1 zamanda, nakli ve akli bilimler ile dil ve fikih konularinda
usta alimlerden olusan bir grup bu zaviyede dersler vermekte idi. Burada verilen egitim
programlari, Seyyid Muhammed es-Sentisi’nin belirledigi bir miifredat ¢ergevesinde ve
onun gozetiminde gergeklestirilirdi. Buradaki merkezde ayni anda 700 6grenci egitim

gormekte idi.”® Bu zaviyenin idaresinde yer alan gorevlilerin liste baginda, zaviyenin

2 A, Kavas, “Sentsiyye”, Tirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C.36, TDV Yayinlari, Ankara,
2009, s.537; T. Turan-E. T. Turan, a.g.m., s.190-206.

A, Kavas, “Seniisi, Muhammed bin Ali”, s.530.

22 ot-Tahir Ahmed ez-Zavi, Mu’cemu’I-Bulddni’I-Libiyye, Trablus, 1968, s.106.

28 Muhammed et-Tayyip el-Esheb, Berkatu'l-Arabiyye Beyne Ems ve’l-Yevm, Matbaat el-Haravi, Kahire,
1936, s.46; M. Cabuk, a.g.m., 5.223-224.

13



idari isleyisinin miimessili olan zdviye seyhi ile duruma gore gerektiginde ona vekalet
eden zdviye vekili bulunmaktadir. Zaviyenin yonetim kurulunda bu ikisinden baska
yoredeki kabilelerin 6nde gelenleri de rol almakta idi. Zaviyenin seyhi, zaviyeden ve
yonetim kurulundan sorumlu olup, bu zat ayn1 zamanda zaviye ile ilgili dini sembollerin
ortaya konmasi, egitim hareketinin yiriitiilmesi, uyusmazliklarin ¢oziimii ve

husumetlerin sona erdirilmesinden sorumlu idi.

el-Cuf Zaviyesi: Trablusgarp’a gore gilineybatida bulunan el-Cif beldesinde
acilmis olan bu zaviyenin XIX. asir ortasindan itibaren hizmet sundugu ve XX. asir
baslarma kadar bu hizmeti siirdiirdiigii anlasiliyor. Zaviyenin ilk seyhi olarak ise Seyh
Omer Eb( Havva el-Fadil isimli zatin ad1 gegmektedir. Italyan isgali esnasinda bu

zaviyenin zarar gordiigii ve ¢alismasina son verdigi goriiliiyor.

Derne Zaviyesi: Trablusgarp’m dogusunda Akdeniz sahillerinde, Tobruk-
Bingazi arasinda, Libya’nin en miithim iskan beldelerinden biri olan Berka bdlgesindeki
Derne sehrinde XIX. yilizy1l boyunca hizmet veren bu zdviye, Senisilik acisindan
Cagbtib gibi mithim merkez kabul edilmistir. Nitekim Seyyid Muhammed es-Sentisi,
Derne’ye geldiginde buradaki zaviyede bir siire kalmis ve ailesini de burada birakmusti.
Esasen Bingazi ve Derne bdlgelerinde birden ¢ok Senlisi zaviyesi mevcuttu. Hatta
bunlarin sayist zamanla 50 civarma c¢ikmisti. Osmanli Devleti, diger Senisi
zaviyelerinde oldugu gibi Derne Zaviyesi seyhlerini de desteklemislerdir. Sultan II:
Abdiilhamid devrinde 1891 yilinda Derne Zaviyesi yoneticisi Seyh Miftah Efendi’ye
500 kurus maas tahsis edilmistir. Zaviye seyhleri ve mensuplari, 1911-1912deki
Osmanli-Italya harbi esnasinda, memleketlerini Italyan isgaline kars1 korumak igin

Osmanli ordusuna asker temininde yardimc1 olmuslardir.

Gari Zaviyesi: Muhammed Mehdi es-Sentsi tarafindan 1899 yili civarinda Cad
smirina yakin Gari’da insa edilmis ve tarikatin merkezi yapilmistir. Ancak kisa siire
sonra Muhammed Mehdi’nin burada vefat etmesi iizerine s6z konusu zaviyenin islevi
de azalmis, hatta bolgede Fransiz isgali baglamistir. Fransizlarin 20 Ocak 1902°de Cad
goliine 100 km. mesafedeki bu Senisi zaviyesini ele gecirip yikmalar1 Sendsi hareketine
biiytik bir darbe vurmustur. Seyh Muhammed Mehdi es-Senlisi’nin bu olay yiiziinden

vefat ettigi ileri siiriilmiistiir.”*

2% A. Kavas, “Senitisiyye”, s.536.
14



el-Hiin Zaviyesi: Trablusgarp bolgesinin giineydogusunda kalan el-Hin
beldesindeki bu zaviyenin temellerini Seyh Mustafa el-Han1 atmistir. el-Han, Akdeniz
sahillerinden iceride ¢6l bolgelerine yakin oldugu i¢cin bulundugu mevkiin halk i¢in
onemi biiyiiktii. XIX. yiizy1l ortalarindan XX. yiizyil ilk ¢eyregine kadar faal olan bu
zAviyenin hizmetlerini noktalamasi Italyan isgallerinde yetkili mercilerin baskis1 sonucu

olmustur.

Kafta Zaviyesi: Berka bdolgesi zaviyelerindendir. Zaviyenin kurucu seyhi
Muhtar b. Ammiir idi.® XX. yiizy1l baslarinda Italyan isgali nedeniyle hizmetinin sona

erdigini soylemek miimkiindiir.

Kufra (Kiifra) Zaviyesi: Genis, verimli ve binlerce hurma agaci olan arazilere
sahip olan Kufra bolgesinde esasen Sentsiler bir degil iki ayr1 zAviye insa etmislerdi. iki
zaviye arasindaki mesafe 1,5 saat kadardi. Sozii edilen bu zaviyeler, diger Seniisi
zaviyelerinde oldugu gibi bulunduklar1 muhitte birer egitim merkezi, hastane, asevi,
kale, mahkeme, banka, misafirhane gibi islevlere sahip merkezler haline gelmistir.
Kufra’daki zaviyesini kendisine merkez ittihat eden Senfsi lideri Seyh Muhammed
Mehdi es-Seniisi’nin tarikatin merkezini Kufra’ya tasimast Osmanli padisahi II.
Abdiilhamid’i endiselendirmis ve mektuplar gondererek adi gegen Seniisi seyhini bu
konuda ikaz etmistir. Esasen Sentsiler, Libya’nin giineyinde Kufra’y1 kendilerine yeni
bir merkez yaparak burada baska ziviyeler de acarak bdlge halki arasinda Islam’in

yayilmasini amaglamislardi.

el-Kusiir Zaviyesi: Berka bolgesindeki bir diger Sentisiyye Tarikati tesisi ise el-
Kustir Zaviyesi’dir. Kurucusu Seyh Muhammed el-Mebhit et-Tivati idi.”® Osmanl
Devleti’nin o donemki Trablusgarp ve Bingazi mutasarrifliklarinin destekleri ile pek
cok zaviyenin faaliyet gostermesinde oldugu gibi, bu tesis de faaliyetlerine XIX. yiizyil
boyunca devam etmis ve Italyan isgali ile birlikte XX. yiizy1l baslarinda icraatlarma son

verilmistir.

Mara Zaviyesi: Trablusgarp’m dogusunda Berka bdlgesinde hizmet vermekte

idi. XIX. asirda faaliyet igerisinde olan bu zaviyenin seyhi, donemin alimlerinden Seyh

Omer el-Esheb idi.

% ed-Deccani, a.g.e., 5.150-151.
% ed-Deccani, a.g.e., 5.150-151.

15



el-Marzuk (el-Murzuk) Zaviyesi: Trablusgarp’in giineyinde bir hayli uzak bir
mesafede bulunan Fizan vilayetinde Marzuk (Murzuk) sehrinde kurulmus olan bu

zaviyenin banisi Seyh Ahmed Ebu’l-Kasim et-T1vati idi.

Mizdah Zaviyesi: Seyh Abdullah es-Siinni’nin kurucusu oldugu bu zaviye,
Trablusgarp havalisinin giineyinde Garyan sehrini de gilineye gegtikten sonra en
giineyde bulunan Fizan havalisine kadar uzanan ana ulagim yolu iizerinde daglik bir
mintikada hizmet vermekte idi. Bu nedenle zaviyenin bolgedeki mevkiinin yore halki
icin 6nemi biiyiiktii.

Miisevves Zaviyesi: Kurucusu Seyh Ahmed Ali Eba Seyf olup, Berka

bolgesinde XIX. asirda hizmet sunan zaviyelerdendir.?’

er-Racban Zaviyesi: Trablusgarp vilayetinde giineybati mintikasinda faaliyet
gostermekte olan bu zaviyenin kurucusu Seyh Ebu’l-Kasim el-Isevi idi. Trablusgarp’a
bir Ol¢iide yakin oldugu icin daha fazla stratejik konuma sahipti. Osmanli devlet

erkaninin da destegi ile ilmi, tasavvufi ve sosyal vazifelerini basariyla yliriitmiistiir.

Sahhat Zaviyesi: XIX. yilizyllda Berka bolgesinde faaliyet gdsteren
zaviyelerden biri olup kurucusu Seyh Mustafa Derdafi idi. Osmanli Devlet
idarecilerinin himayelerinde ilmi ve tedrisi faaliyetlerde bulunarak bdlge toplumunun
sosyal hayatnda &nemli bir yer edinen zaviyenin, Italya isgalinin basladigi 1911°li

yillarda is géremez durumda oldugu anlasiliyor.

Tac Zaviyesi: Afrika’da her gecen giin etkilerini arttirmakta olan somiirgeci
devletlerin baskilarindan rahatsiz olan Muhammed Mehdi es-Senisi, Cagbib
Zaviyesi’'ndeki c¢alismalarin1 sonlandirarak yanina aldigi c¢ok sayidaki adamiyla
Kufra’ya ge¢cmis ve burada Tac Zaviyesi’ne yerlesmistir (1895). Bu zaviyede dort yil
kadar kalan Muhammed Mehdji, giineye Cad sinirina inerek Gard’da yeni bir zaviye insa
ettirmistir (1899).”® Tac Zaviyesi, XX. yiizyil ortalarmda bile faaliyette olup, egitim
hayatina biiyiik katkilar sunuyordu. Nitekim Libya Kralligi’nin kurucusu Muhammed
Idris es-Senfisi (I. Idris)’nin ilk iktidar yillarimda Muhammed Riza b. Mehdi es-
Sentisi’nin besinci oglu Hasan es-Seniisi, Misir’a yiiksek tahsile gitmeden once ilk

egitimini Kufra’daki Tac Zaviyesi’nde almust1.?®

?" ed-Deccani, a.g.e., 5.150-151.
B A, Kavas, “Sentisi, Muhammed Mehdi”, s.533.
2 A Kavas, “Senitisiyye”, s.536.

16



et-Taylamiin Zaviyesi: Trablusgarp havalisinde Berka bolgesi zaviyelerinden
biri de et-Taylamin Zaviyesi idi. Kurucusu donemin ilim adamlarindan Seyh Mustafa
el-Mahcib idi. Bingazi sehrinin giineyine diisen bu tesis, XIX. yiizyilda faal durumda

iken XX. ylizyilda igsgal doneminin baslamasiyla ¢aligmalar1 sona ermistir.
Ustad Zaviyesi: Bkz. el-Cagbiib Zaviyesi.

Yukarida kisaca bahsedilen bu zaviyelerin yaninda Kuzey Afrika’da daha ¢ok
sayida Sen(si zaviyesi mevcut idi. Bunlardan Bingazi, Trablusgarp, Tunus, Sudan ve
Misrr memleketlerindeki zaviyelerin isimlerinin listesi Onceki caligmalarda ortaya

konulmustur.30

Osmanli Devleti doneminde Trablusgarp’ta ilmi hayatta ve geleneksel egitim
modeli i¢erisinde Maliki mezhebi mesrepli zaviyelerin biiylik 6nemi bulunmakta idi. Bu
zaviyelerin konumlari, isimleri, kurulus donemleri farkli olmasma ragmen bu tesisler
dini, ilmi, sosyal agilardan ve 6zellikle de Maliki mezhebi 6gretilerinin egitimi i¢in ¢ok
mithim mekanlardir.®® Ulkede Maliki mezhebi Ogretilerine ve egitim anlayigma katki
saglayan bu tarz zaviyelerin basinda Seyh Atiye Zaviyesi (Trablusgarp), Seyh Yakup
Zaviyesi, Ulu Zaviye, Seyh Ahmed ez-Zerrik Zaviyesi (Misrata), Seyh Abdiisselam el-
Esmer Zaviyesi (Zeliten), Seyh ed-Dukkali Zaviyesi (Misallata) ve daha birkag zaviye
daha gelmektedir.

4. Seniisiyye Tarikat1 Zaviyelerinin Isleyis Ozellikleri ve Sosyal Hizmetleri

Kuzey Afrika’da Sendsiyye zaviyeleri, kurucusuyla ayni ismi tasiyan stfi
tarikatin ortaya ¢ikisiyla zuhur etmistir. Bu zaviyeler, Cezayir asilli din alimlerinden
Seyyid Muhammed b. Ali es-Seniisi’ye nispet edilmistir ki, yukarida kendisinden ve
ogullarmdan bahsedilmisti. Kurucusu, tarikatin hem diinyevi hem de dini bir¢ok hedefi

gerceklestirmesini amag edinmis ve zaviyeleri de bu duruma gore teskilatlandirmistir.

Sentisi zaviyelerinin adeta birer egitim miiessesesi gibi vazife gordigiine dair
onemli deliller mevcuttur. Her seyden 6nce Senlisi Tarikati’nin miiessisi olan Seyyid
Muhammed es-Sendsi, daha genglik yillarindan itibaren, yani XIX. yiizyil ilk yarisi
boyunca Islam diinyasmin durumunun her gegen giin daha da kétiiye gittigini gormiis;
[slami gii¢lerin par¢alanmasi ve Avrupali sdmiirge devletlerinin hirslar1 kargisinda Islam

Arap iilkelerinin tamamina hiikkmeden Osmanli imparatorlugu’nda biiyiik bir zafiyet

T Turan-E. T. Turan, a.g.m., 5.194-195.
3 Muhammed el-Hadi Ebd Acile, Siyasetii Hukkdmi 'I-Usrati Karamanlilar ve Eseruhd fi Zuhiiri ve
Tatavvuri’l-llmiyye fi Eydleti Trablusgarp, ed-Daru’t-Tundsiyye li’n-nesr, 1988, s.20.

17



meydana geldigini fark etmistir. Buna ek olarak Osmanli yonetiminin niifuzunun Kuzey
Afrika hattinda kiyr seridi ve sahil kentlerinden Oteye gecemedigini, egitimin bu
bolgelerde kismen modernize olabildigini, i¢ bolgelerde ise egitim ve tedris hayatinda
Osmanl etkisinin daha da zayif kaldigini tespit etmekte gecikmemistir.** Ayrica Islam
beldelerinin her bir kosesinde fikirleri birbiriyle ¢atisan ve birbirini istemeyen ¢ok
sayida tarikat ve muhtelif fikir akimlar1 da ortaya ¢ikmis olup, bu ¢ok baslilik Seyyid

Muhammed es-Sentisi’nin de dikkatini celp etmistir.*

Bu baglamda Seyyid Muhammed es-Sentisi, i¢inden ¢iktig1 Islaim toplumunun
ve daha 6zel manada Kuzey Afrikali Miisliimanlari necati i¢in yeni bir egitim ve ilim
seferberligine olan ihtiyaci en derin sekliyle hissetmeye baslamistir. Bagka bir deyisle o,
biitiin enerjisini ve bilgi birikimini, siyasi erki de fazla tirkiitmemek kaydiyla, sivil
Miisliman halkin egitim ve terbiyesine hasretmistir. Boyle olunca, Seyyid
Muhammed’in Onciiliigiinde tesis olunan Sentisi Tarikat1 zaviyelerinin ilmi diizeyde

iistlenmis olduklari roller de daha 1y1 anlasilmig oluyor.

Kuzey Afrika’da Seniisiye zaviyeleri, birinci planda Trablusgarp ve Bingazi
(bugtinkii Libya geneli) bolgelerinde genisleme alani bulmakla beraber, zamanla pek
cok Afrika iilkesinde ve hatta Arabistan cografyasinda da yayilma imkanm bulmustur.
Bu manada Sen(isi zaviyeleri en basta Trablusgarp ve Bingazi vilayetlerinde karsimiza
cikmaktadir ki mesela XIX. ylizy1l boyunca sadece Berka bolgesinde 64 adet Seniisi
zaviyesi tespit edilmistir. Buna ek olarak s6z konusu zaviyeler Misir’da 47, Trablus’ta
20, Arabistan ve Hicaz’da 25, Afrika Sudan’inda 19, Trablusgarp’in en giineyindeki
Fizan bolgesinde 18, Tunus’ta 16, Kufra’da 9 ve Cezayir’de 1 adet olmak lizere genis

bir muhitte gelisim gostermis ve yayilma imkani elde etmistir.>*

Sendisi hareketine ait zaviyeler, Kuzey Afrika ulasim hatlar1 iizerinde her taraftan
gelen misafirlerin agirlandigi, dolayisiyla birbirinden farkli bolgelerden gelen ve irklari,
mezhepleri, tasavvufi baglantilar1 farkli insan topluluklar1 arasindaki etkilesimin
artmasmi saglayan kiiltiir asilayicis1 gérevini basariyla icra ettiler. Oyle ki bu zaviyeler,
Islam’in dgretildigi birer merkez seklinde yapilandirilmakta olup, buralarda her tiirlii
[slami tedrisata yer verilmekte idi. Afrika’nmn giiney iilkelerinden degisik nedenlerle

kuzeye gelen kabile gengleri ve yine ayni bolgelerden getirilen kdleler, zikri gegen bu

% M. F. Siikri, a.g.e., 5.29-30.

% Rafet Guneymi es-Seyh, Tatavwvur et-Ta lim fi Libya fi I-Asri’l-Hadis, Daru’l-Tanmiya Li’n-Nesr ve’t-
Tevzia, Trablus, Libya, 1972, s.97-98.

* N. Artug, a.g.e., 5.52.

18



zaviyelerde islam dinine intisap etmekle kalmryorlar, almis olduklar1 egitimle Islami
literatiire de hakim duruma geliyorlardi. Buna ek olarak, ¢evrede agilmaya devam eden
Seniisi zaviyeleri ¢evresinde ziraata agilan arazilerde ziraat, ticaret ve el sanatlari
konularinda meslek egitimi almalarina da imkan taninmis oluyordu. Bu sekilde dini,
tasavvufi, ilmi, smnai yonlerde kendilerini gelistirme firsati bulan Afrikali gengler,
yetismis beyin giicii olarak memleketlerine gonderiliyorlardi. Bunlar, zaviyeler

cevresinde ve gittikleri memleketlerde Islam’in yayilmasina katki sunuyorlardi.*

Bugiinkii Libya topraklar1 esas alindiginda {ilkenin dogusunda Akdeniz
sahillerinde bulunan Bingazi’den giineyde Veday’a ve oradan daha giineye uzanan
ticaret yolu, XIX. ylizyll ikinci yarisinda giderek Onemini arttirdi. Bu sekilde
Trablusgarp sehrinden baslayip Fizan’in merkezindeki Marzuk / Merziik / Murzuk’a
uzanan tarihi ticaret yoluna alternatif olarak Cad’dan Veday’a uzanan yeni bir giizergah
olusturuldu. Boylece Bingazi’den hareket eden tiiccarlar, giiney istikametinde
ilerleyerek Kufra’dan gegip Cad’in giineydogu boélgesinde hiikiim siiren Veday
Sultanligi’nin merkezi Abese’ye rahatlikla ulasabiliyorlardi. Bahsi gegen giizergah
boyunca, tiiccarlarm gectikleri biitiin yerlesim yerleri tizerinde Sentisi zaviyeleri

acilmaya baslandl.36

S6z konusu Sentisi Tarikat1 hareketi, dini — tasavvufi — ilmi yapisinin yaninda
ayni zamanda siyasi, iktisadi ve askeri bir teskilat olup, genis cografyalarda kalabalik
kitleler iizerinde etkiye sahipti. Oyle ki bahsi gegen bu tarikatin mensuplar1 silahl,

binek sahibi, her zaman savasa hazir vaziyette idiler.*’

Zaviye teskilat1 lizerinden yapilanma siirdiiren Sendsilik, kavsak noktalarini,
sahil giizergahini, su kaynaklarini ve ticaret yollarmi kontrol altinda tutmaya calisti.
Yaygin zaviye ag1 sayesinde zaviyeler arasindaki mesafe ortalama alt1 saate diistii.
Sendisiler diger dervislerden farkli olarak bir yandan ilim 6grenirken diger yandan da
ziraat ve ticaretle ugrastilar. Her zaviyenin ¢evresinde tarla, bag, bahce ve koyun, kegi,
sigir gibi hayvanlar1 vardi. Zaviye cevreleri kisa zamanda genislemeye miisaitti. Sendisi
miiritleri ve koleler bunlar1 ekip bicerek mahsul elde ederdi. Diger zaviyelere de
mahsulden gonderilir, iirlin fazlas1 sahile gotiiriiliip kumas, seker, sabun, ¢ay gibi lazim

olan mallarla degisim yapilirdi. Senlisi zaviyeleri genellikle iilkelerin en caligkan

% A. Kavas, “Sendsi, Muhammed Mehdi”, 5.530-531.
% A Kavas, a.g.m., .531.
¥ M. Cabuk, a.g.m., 5.223.

19



insanlarimin ikamet ettigi ve en verimli araziler ¢evresinde kuruldu. Boyle olunca da
donem itibartyla memleketin en gilizel ve kaliteli {rilinlerini Senlsi zaviyelerinde
istihdam olunan bireyler yetistirmeye basladilar. Sentsilerin ana yerlesim yerleri Kufra,
Siva ve el-Cagbib cevreleri basta olmak tizere Kuzey Afrika genelinde ilmi, kiiltiirel ve
ticari inisiyatif, s0z konusu bu tarikat mensuplarmin eline ge¢mis oldu. Hatta Sentsiler

Dogu Sahra’da bile ticaretin gelisimine katki sundular.®

Yukarida bahsedilen biitiin bu iktisadi ve dolayisiyla siyasi avantajlardan
hareketle zaviye hizmetine giren / girmeyi kabul eden veya etmek zorunda kalan
Afrikali kabilelere mensup gengler, askeri ve ticari amaglarla istihdam edilip,
kendilerine yeni bir hareket alanmi yarattilar. Ancak biitiin bunlardan Gte, Sen(si
zaviyelerine intisap eden Kuzey Afrikali geng nesiller, buralarda kendilerini yiiksek bir
ilmi tedris halkasi igerisinde buldular. Bu manada Senisi zaviyelerinin isleyisi
icerisinde egitim dgretim faaliyetlerine, ilmi arastirmalara ve Islam dini temelli fikir
iretme eylemlerine genis yer verilmistir. Zaviyelerdeki klasik ustl isleyisle ilgili
giindelik akis1 saglayan maddi birikim, vakif miiessesesi dahilinde ele alinabilir. Soyle
ki sozii edilen bu zaviyelerdeki vakif emlakinden sorumlu vekiller bulunmakta olup,
bunlar zaviyelerin miilklerinin ve bakimlarinin denetimini yaparlardi. Zaviyenin
mallarim1 ve driinlerini bunlara ayrilan 6zel mekanlarda himaye etmekle sorumlu
miitevelli (vakif midiiri) bulunurdu. Vekillerin en mithim vazifelerinden biri, vakfin
gelirlerinin 6grencilere dagitilmasi, zaviyedeki egitim siirecini ve buna iligskin igleri
yiriiten miderrislerin {icretlerini tedarik etmekti. Zaviyelerde ders veren alimler,
ogrencilerine o donemdeki egitim organizasyonunun bir tiirlinii temsil eden, idrak ve
anlamaya dayali seckin ilmi icazetleri vermis olmakla, Kuzey Afrika topraklarinda
biiyiikk bir ilmi hizmet sunmus olmakta idiler. Ciinkii iilkede bu vazifeyi icra edecek
profesyonel mahiyette ve modern manada bir okullar zinciri mevcut degildi. O dénemde
meshur alimlerin bircogu Arapga, Fikih ve Islami egitim gibi dersler vasitasiyla, egitim
sistemi ile cevre ve toplum arasinda irtibat kurma imkdm sunmuslardir.’® Bu siirec
devam ettigi miiddetce genel manada Libya basta olmak iizere Kuzey Afrika
havalisinde, dini ve geleneksel manada misyonunu devam ettirecek olan dini tedris

mekteplerinin (zaviyelerin) ortaya ¢ikis1 da stirmiistiir.

% M. Cabuk, a.g.m., 5.223-224.
¥ Muhammed Acac el-Hatib, Usilii’l-Hadis ve ‘Uliimuhu ve Mustelahatuhu, Daru’l-Fikr, Beyrut, 1981,
5.236 vd.

20



XIX. vyiizyilda Trablusgarp ve Bingazi vilayetleri genelinde hayatin ana
merkezini olusturan SenGsiyye Tarikat1 zaviyeleri zamanla, adeta bir ilim enstitiisii,
1slah merkezi, uyusmazliklarin ¢6ziildiigii bir dava mahkemesi, Kur’an-1 Kerim hafizlik
medresesi, insanlarin egitimi ve tarikatin vaizlerinin yetistirildigi bir merkez statiisii
kazanmistir. Bu anlamda her zaviyenin, namaz i¢in bir mescidi ve Kur’an-1 Kerim
egitimi i¢in sinifi bulunmasinin yani sira, misafirlerin karsilanmasi ve ii¢ giin boyunca
misafir edilmesi i¢in 6zel bir konuk evi de hazir bulundurulmustur. Zaviyelerin biitiin
bu alt yap1 ihtiyaglari, ¢cevrede ikamet eden gogebe asiretlerden temin edilmistir. Bu
manada Berka bolgesi sakinleri, Sentisiyye zaviyelerine sinirsiz destek vermisler ve her
tirli maddi katkiy1 saglamiglardir. Bu sekilde Sentisiyye hareketi zaviyeleri, Kuzey
Afrika’nin mithim bir kesiminde kabileler arasi igbirligi ve esglidiimiin tesisi noktasinda
merkezi bir rol iistlenmeye de baslamistir. Yani Sentisiyye Tarikati hareketi, zamanla
kabileler distii bir idari mekanizma gorevi gOrmiistir. Bu konuda mesafe
kaydedilebilmesinin arka planinda ise bu hareketin sahip oldugu siyasi potansiyel
bulunmakta idi. Bu siyasi giicii ise tarikatin kurucusu Seyyid Muhammed es-Sentisi ve
onun Oliimiiyle yerini dolduran ogullar1 ellerinde bulundurmuslar ve gerektigi sekilde
yeniden planlamiglardir. Esasen Sendsiyye zaviyelerindeki is ve islemlerin takipgisi, her
tiirlii problemin ¢6ziim sahibi zaviyenin seyhidir. Bu zat, zaviye biinyesinde sekillenen
egitim-6gretim hayatini planlayan, ahlaki terbiyeyi kontrol ve diizeni muhafaza eden,
zaviyeye gelen kafilelerle ilgilenen, ¢evre halklarin saygisini kazanmig, tam bir yetkili
miidiir mevkiindedir. Sendisi zaviyelerinin idaresini ellerinde tutan biitiin bu seyhler ise
merkezdeki zaviyesinin (el-Beyzd) basinda isleri yiiriiten Seyyid Muhammed es-
Sendis?’ye tabi olup, bunlar onun direktifleri disinda her hangi bir karara imza atma veya

uygulamaya sokma cesareti gdsteremezlerdi.*

Sentisiyye zaviyeleri, yukarida bahsettigimiz eylemler ve yiiriittigii misyon
sonucunda, takibat ve yazigsmalar agisindan birbirleriyle baglantili hale gelmislerdir. Bir
zAviyeye mensup olan herkes, “ihvan” (kardes) olarak bilinirdi. Ihvanlar ise Senisi
Tarikat1 hareketine tutunup, bu tarikatin virdine sarilmislardir. Bu ihvanlarin birinci
onemli halkasi tarikatin bagh zaviyelerini temsil eden din alimleridir. Bu alimlerin 6nde
gelenleri, giiniimiiz mantigina goére disiinildiigiinde bir ¢esit Arastirma ve Egitim
Enstitiisti fonksiyonunu icra eden el-Cagbib sehrinde ve duruma gore merkezi

zaviyelerde ilmi dersler verirlerdi. Bu smif, /hvan Meclisi olarak bilinen danisma

“R. G. es-Seyh, a.g.e., 5.100-102; T. A. ez-Zavi, a.g.e., 5.106.
21



kurulundan olusur ve merkezleri SenGisi imaminin yakininda olurdu. Dolayisiyla
SenGisiyye Tarikat1 hareketinin Kuzey Afrika’da yayilim gostermesi agisindan bu
alimlerin ilmi diizeyi biiyiikk 6neme sahipti. Clinkii onlarin va’z ve nasihatleri sayesinde
bolge halklarmin ve kabilelere mensup genglerin terbiyesinde istenilen mesafe

kaydedilebilecekti.

Sentsiyye Tarikati ihvanindan ikinci 6nemli halka ise zaviyelerin isleyisini
yiriiten, diizeni saglayan ve merkezle irtibati kurarak, genel zaviye politikalarini
olusturan seyhlerdir ki bunlara yeri geldiginde yukarida atiflarda bulunulmustu. Bu
zaviye seyhlerinin de ekserinin ilmi smiftan geldigi biliniyor. Bunlar, genellikle Sentisi
zAviyelerinin mezunlari, Kur’an hafizlari, Islam iilkelerinden gelen muhacirler ve tarikat
sahibinin hizmetinde bulunmak i¢in kendi 6zel islerini terk edenler arasindan sivrilerek
yiikselirlerdi.** Sonu¢ olarak ziviye seyhlerinin ilmi kapasitelerinin seviyesi,
zaviyelerin egitim — 6gretim potansiyelini ve kurum igerisinde ilme olan ilgiyi miispet

veya menfi manada etkilemekte idi.

Kuzey Afrika’da, cografi imkanlar nispetinde Sentisi Tarikat1 zaviyeleri ¢evreyi
gorebilecek yiiksek bir tepeye insa edilmislerdir. Zaviyeyi yoneten seyhin adina onun
mescidini, medresesini ve evini, zaviyeye merbut kabileler yapardi. Buraya miidahale
edilmesine ve saldirtya ugramasina veya tehdit edilmesine de miisaade edilmezdi.
Zaviye seyhinin kiyafetleri, silahi, at1 ve evlilik masraflar1 zaviyenin gelirlerinden
karsilanirdi. Zaviye seyhinin, ¢ocuklarma Ogretmen, mescide miiezzin tayin etme,
gereksinime gore is¢i ve hizmetli istihdam etme hakki vardi ve buna iliskin masraflar
zaviyenin kaynaklarindan karsilanirdi. Her zaviyenin yetkisinin sona erdigi belli sinirlar
vardl. Zaviye seyhleri, zaviyelerle ilgili islerin yiiriitilmesi adina diizenli toplantilar

yapmak durumunda kalirlardi.*?

Birbiriyle ¢atisan kabileler arasindaki uyusmazliklarin ve ihtilaflarin ¢6ziimii
icin Senlisi zadviyeleri, baz1 i¢ diizenlemeler ve kurallara sahip olmak durumunda
kalmistir. Biitiin bu diizen ve kurallar, kabile mensuplar1 ve ihvanlarin tarikat sahibine

sadik kalmasini saglamis ve bu da sistemin basarisini ve gelisimini artirmistir.

5. Seniisi Zaviyelerinin Ilme Hizmetleri

' Muhammed et-Tayyib el-Esheb, Omer el-Muhtar, Abtalu’l-Cihad ve’s-Siyase fi Libya, Nesr.
Mektebetu’l-Kahire, 1958, s.35.
*R. G. es-Seyh, a.g.e., 5.103-104.

22



Kuzey Afrika’da XIX. yilizyilin siyasi, sosyal, dini ve ilmi hayatina damgasini
vuran Senfisi hareketi, o ddénemde Islam Aleminin etkilendigi siddetli krizlerden
kurtulusun, Miisliimanlarm Islom’n temel degerlerine bagl ve onun dziinii benimsemis
olmakla miimkiin olabilecegini dile getiren bir politika izlemistir. Bu baglamda, Seyyid
Muhammed es-Senisi, Berka’da bulunan kabileleri yanina ¢ekmeye baglamis, onlara
Islam fiilkelerinde hakiki ve ser’i IslAmi esaslara gore bir yonetimin sekillenmesi
gerektigi iizerine bir dini —siyasi propaganda tatbik etmistir.** Bunu basariyla
tamamlayabilmek i¢in ise pek tabiidir ki kabilelerden topladigi cocuk ve gengleri
zaviyesinde hususi bir terbiyeden gegirmeye onem vermistir. Seyyid Muhammed es-
Senlsi, Libya'daki ilk donem faaliyetlerini zaviyelerin insasma, kabilelerdeki
niifuzunun pekistirilmesini saglayarak merkezlerinin tesis edilmesine, onlarin bu
merkezlere davet edilmesine ve egitimlerine harcamistir. Boylece her kabilenin bir ya
da daha fazla zaviyesi ortaya ¢ikmis, bu kabileler Kur’an-1 Kerim hafizligi, dil ve din
Ogretimi amaciyla ¢ocuklarini bu zaviyelere gondermislerdir. Bu 6grencilerden basarili

olanlar, el-Beyza merkez zaviyesinde egitimlerini devam ettirmislerdir.*!

Senlsi Tarikati’nin dikkat g¢ekici bir 6zelligi, hizmetinde tuttugu ¢ocuklar1 ve
gengleri, tarikatin gelistirdigi egitim politikalar1 ¢ercevesinde ilmi bir terbiyeye tabi
tutmasidir. Dolayisiyla bu tarikata ait zaviyeler, bir nevi egitim-08retim miiessesesi
fonksiyonu tstlendiler. Boyle oldugu i¢in de sozii edilen bu zaviyelerde ilmi kapasitesi
belli bir seviyenin iizerinde olan ilim ehli istihdam edilmeye 6zen gosterildi. Bu manada
Sendisi zaviyelerinin birer egitim yuvasi yani bir nevi okul oldugunu belirtmekte yarar
vardir. Kuzey Afrikali ve Biiyiikk Sahra bolgesine mensup kabilelerin iginden ¢ikan
gengler, bir manada Seniisi Tarikati Zaviyesi Mektebi seklinde tanimlayabilecegimiz bu
ilim yuvalarmda Islami kiiltiir dairesi cercevesinde ilim tahsili imkan1 elde ettiler.
Anilan bu zaviyelerden mezun olan Miisliiman Afrikali genclerden ilme meraki olanlar
ise yoluna devam edip, bizzat kendileri de bu zaviyelerde ders verebilecek ilmi kudrete

malik birer muallim / miiderris veya tarikat seyhi kimligi kazandilar.

Kuzey Afrika’nin en mithim siklet merkezi mevkiinde olan bugiinkii Libya
(Trablusgarp, Bingazi, Derne, Tobruk hatti ve giineyde Fizan) topraklarinda Osmanli
idari donemi boyunca geleneksel ve dini egitim muhtevali Sentisi zaviyelerinde 6grenim

goren Ogrencilerin egitimlerinin XX. asir baslarina kadar herhangi bir kesintiye

* M. F. Siikri, a.g.e., 5.30-31; R. G. es-Seyh, a.g.e., 5.100.
* M. F. Siikri, a.g.e., 5.32.

23



ugramadigini, s6z konusu kurumlarin kiiltiir ve ilim alaninda sahip olduklar1 6ncii rolii

yerine getirmeye devam ettiklerini belirtmek gerekir.

Kuzey Afrika havalisindeki zaviyeler, hususi bilimsel sistemde tistlendikleri rolii
yerine getirmede iki kisma ayrilmistir. Bunlardan birinci kisim, Kur’an-1 Kerim
talebelerine mahsus olmak tizere Kur’an’1 heniiz ezberlememis olan 6grencilerin bir an
evvel ezberlemeleri hususundaki ¢aligmalar1 kapsamaktadir. Diger bir 6zel kisim ise
dini ilimleri tahsil eden talebelere mahsus olmak tlizere Kur’an-1 Kerim’i ezberlemis
olan Ogrencilerden egitimlerini Arap Dili, Hadis, Siinnet ve Fikih gibi diger ilmi
konularda devam ettirmeye ¢alisan 6grenciler i¢in hasredilmistir.* Bu ayrimdaki amag,
ogrencinin ilim ve irfan adina 6grendiklerinin, 1ki ana unsur olan Kur’an ve Siinnet’ten
ayrilmamasidir. Bu durum, egitimin bu zaviyelerde uzun ve kisa olmasi yoniinden farkli
nitelikler kazanmasina yol agmustir. Diger ilim konularinda egitimlerini devam ettirmek
isteyen talebe, durumlar1 uygun oldugu miiddet¢e yukarida deginilen birkag kitabi
kapsayan fikih miifredati ¢alismasi yapmakta idiler.

Zaviyelerde uygulanan egitim sistemi, kisimlar halinde gerceklestirilmek {izere
en az ¢ bolimden olugsmakta idi. Bunlardan ilki Kur’an’1t ezberlerinden yazabilen
ogrenciler halkasidir. Bu asamadaki 6grenciler, dncelikle Kur’an-1 Kerim’i ezberlemis
ve ikinci halkada ise Kur’an'in yazimi egitimine devam etmis olmakta idiler. Ikinci
boliimdeki 6grenciler imla usuliine uygun yazi yazabilenler olup, bunlar yazmaya ve
ezber yapmaya devam edenlerden olusurdu. Bu grupta 6grencilerin basinda olan ve
egitimde ileri asamada bulunan kidemli bir talebe, kitabet ve kiraat ustliiniin
o0gretiminde onlarla ilgilenirdi. Ezberde ilerleme kaydetmis olan 6grenciler, zaviyede
gorevli fikih hocasina, talebeye yazi yazdirma ve onlar1 denetleme hususlarinda yardim

ederlerdi. Bunlara seyhu 'I-kiitzab denilirdi.*®

Zaviyelerde icra edilen egitimin seyrine ve yontemine gelince; bu tesislerde
resmi vazifeye sahip fakih, sabahlar1 zaviyeye gelerek Ogrencilere yazi yazdirr,
levhalarinin (yazi tahtalarmin) tashihini yapar, onceki yazdigi levhalarin kontroliinii
saglar ve sonrasinda ayni giin yazdiklarinin tilavetini giin ortasina kadar yapmalar1 i¢in
onlar1 kendi baslarma birakirdi. Giin ortasinda 6grenciler 6glen namazi vaktine kadar

istirahat eder ve namazdan sonra aksama kadar tilavete devam ederlerdi. Aksam vakti

*R. G. es-Seyh, a.g.e., 5.97.
*® Gays Abdullah el-Arabi, Trablusgarp / Libya'da 1844-1943 Yillar: Arasinda Egitim Sistemi, Doktora
Tezi, Karabiik, 2019, s.167 vd.

24



ise 6grencinin dnceki ezberi gézden gegirilirdi. Soyle ki aksam namazi ile yats1 namazi
arasinda yapilan tilavet, pazartesi ve persembe geceleri disinda haftanin tiim giinleri
boyunca tekrar edilirdi. Yats1 namazindan sonra gece yarisina kadar devam eden tilavet,
pazartesi ve persembe geceleri yapilmakta olup bu tilavet, yats: vakti veya karaniik
vakti olarak adlandirilirdi. Safak vaktinden giin dogumuna kadar yapilan tilavet,
pazartesi ve persembe giinleri disinda haftanin her giinii yapilmakta olup, bu ise serve
tilaveti olarak adlandirilirdi. Zaviyelerde talebenin hargliklar1 ve fakihlerin maaslari

vakif miiessesesi kapsaminda biriken meblagdan sarfedilerek karsilanirdi.

S6z konusu zaviyelerdeki egitimin, Seniisi tarikatmin ilan ettigi sekilde
yiriitiilmesi adina bir takim yol ve yontemler izlenmistir. Bu ¢ergevede Sendsi
zAviyelerinde Islam hiikiimlerinin ve ilkelerinin ilmi anlamda uygulanmas1 gerekmekte
idi. Bu hiikiimler ve ilkeler, ihvanlarin, miiritlerin ve vaizlerin inang¢larmi savunabilecek
birer asker haline gelmeleri i¢in onlarin hazirlanmasi, egitilmesi ve silah tasiyabilecek
diizeyde vasiflandirilmasi yoluyla tatbik edilirdi. Bu sistem, ayni zamanda, onlarin
pratik anlamda kétiiliikten uzak durmalarmi ve fazilete yani erdeme bagli olmalarim
saglamakta idi. Bu anlamda zaviyeler ve onlar1 ¢evreleyen yerler kutsal alanlar olup, hig
kimse onlarin bu kutsalligini ihlal etmeye veya zaviyelere gelen vatandaslara kotii 6rnek
olacak eylemler pesinde kosmaya cesaret edemezdi. Bu egitim, baslangigta ve birinci
planda dini isleri kapsamakla birlikte, topragin ekilmesi, binicilik, silah tagima ve genel

manada ahlaki egitim vb. sosyal — kiiltiirel ve iktisadi isleri de kapsamakta idi.*’

Sentisi zaviyeleri biinyesinde tatbik edilmis olan egitim sistemi dahilinde
Kur’an-1 Kerim’in ezberlenmesi, dil ve din esaslarinin 6gretilmesi i¢in okul insasi,
farzlarin edasi, insanlara vaz ve nasihat edilmesi, ithvanlarin toplu olarak Kur’an tilaveti
ve zikir yapmalar1 i¢in mescid insas1 vb. etkinlikler 6ne ¢ikmistir. Kur’an-1 Kerim
hafizliginda milkemmellige erisen dgrenciler, miiderrislerin ve dgrencilerin faydalandigi
biiylik kiitiiphanelere sahip olan ve biiyiik enstitiiler olarak kabul géren mezkir el-
Beyza Zaviyesi ile el-Cagbib Zaviyesi tedrisatina dahil olurlardi. Zaviyelerde okutulan
dini ve ilmi derslerden olarak Kur’an-1 Kerim tefsiri ile Hadis ve Fikih Usilii yaninda
Feraiz, Tasavvuf, Tevhid, Nahiv, Sarf, Belagat, Edebiyat ve Aruz gibi diger Islami

ilimleri de kapsamaktayd1.*® el-Cagbiib Zaviyesi’nde en kudretli ve meshur alimler ders

*” Muhammed et-Tayyib el-Esheb, el-Seniisi el-Kabir, Daru’l-Fikr, Beyrut, Liibnan, 1956, s.30.
*® R. G. es-Seyh, a.g.e., 5.106.

25



vermisler, bu manada adi gecen miiessese, yiiksek tahsil yapilan bir yliksekdgretim

kurumu unvani almustir.

Senisi zaviyelerinde Dil Bilimleri, Siinnet ve Fikih ilimleriyle ilgili olan diger
dini derslerin tedrisati egitim gorevini yerine getiren alimler tarafindan yerine
getirilmigtir. Egitim ve Fikih ilmiyle ilgili olarak es-Stfi'nin, Serhu ibni Tiirki li’l-
Asmaviyye’ye hasiyesi, Ibnu’l-Hasan'in, Eba Zeyd el-Kayrevani risalesine yazdigi serh,
ez-Zerzir’in, Muhtasar-i Halil Serhi, Cevheretu Ibrahim fi’t-Tevhid ve ¢esitli
zaviyelerde okutulan diger kitaplar ile muhtelif ilimlerden istifade edilmistir.*® Kendisi
de bir alim olarak Seyyid Muhammed es-Senisi, dini ve ilmi eserler kaleme almistir. Bu
zatin kalem aldig1 bu eserler, onun Kuzey Afrika Miisliimanlar: tizerindeki biiyiik tesir
giiciine ve soz konusu memleketlerdeki Islami kiiltiiriin gii¢ kazanmasindaki miihim
katkisma isaret etmektedir. Burada adi gegen bu alimin kaleme aldig1 belli basli eserleri
srralamakla iktifa ediyoruz:®® ed-Diirerii’s-Seniyye fi Ahbadri’s-Siildleti’l-Idrisiyye,
Bugyetii’l-Makasid  fi Hiildsati’r-Rasid, es-Selsebilii’l-Ma’in  fi’t-Tardiki’l-Evbain,
Tkdzu’I-Vesndn fi ’l-Ameli bi’l-Hadis ve 'l-Kur dn, el-Miiselseldtii’l- ‘Asere fi’lI-Ehddisi n-
Nebeviyye, Sifdu’s-Sadr, el-Menhelii -Reviyyii 'r-Raik fi Esdnidi’l-‘lim ve Usili’t-
Tardik, Mukaddimetii Muvatta i’l-Imam Mdlik.

Seniisi hareketi ile zaviyeleri ve egitim sistemine iliskin verilen bu bilgiler
disinda, ayrica diger bazi noktalara ve gerceklere de deginilmesi icap etmektedir. Bu
manada Seyyid Muhammed b. Ali es-Sendsi, onciiliigiinii yaptig1 davasinda ve bunun
nesrinde higbir stirette siddete bagvurmamus, bilakis hedeflerini gergeklestirmek i¢in din
miiessesesini siar edinmistir. Boyle olunca bahis konusu bu zaviyelerin isleyisinde
birinci derecede Islam dini ve ona tabi Islami ilimler merkezli bir anlayis tesis ve bina
olunmustur. Senisi hareketi tizerinden Kuzey Afrika’da XIX. asir ortalarinda tesis
olunan egitim alaniyla ilgili olarak, zaviyelerin esas itibariyla geleneksel egitim
sistemini temel aldigin1 séylemek gerekir. Denilebilir ki bu zaviyelerin egitim
uygulamalarinda modern egitim sisteminden ¢ok az istifade edilmistir. Nitekim modern
egitim sisteminde, SenGsi Tarikati’'nin uyguladigi egitim metodunda yer alan,
ogrencilerin ilk derecelere ulasabildigi tedrici bir diizen pek de mevcut olmamustir.
Zaviyelerde geleneksel metot dairesince once ezberle baslayan egitim, daha sonra Sarf,

Nahiv, Fikih ve diger Arapca ilimlerle devam ederdi. Egitimi tamamlayan 6grencilerden

* Vesaiku Ddru’l-Mahfiizati 't-Tarihiyye bi Trablusgarp, Evkaf Dosyasi, Belge: 18, Recep 1308 (Subat
1891).
0 A, M. es-Salldbi, a.g.e., 5.78-79; A. Kavas, “Seniisi, Muhammed bin Ali”, s.531.

26



bir kism1 memleketine alim olarak donerdi. Fakir olan talebelerin ihtiyaclarini zaviye
karsilardi. Trablusgarp ve Misir arasindaki Cagbib sehrindeki merkezi zaviyede, diger
zaviyelerde gorev alacak seyhler egitilirdi. Oyle ki buradaki zaviyede yiizlerce geng ilim
tahsil edip mezun olur ve vazife gormek gayesiyle diger Senlisi zaviyelerine
yonlendirilirlerdi.”* Zaviyelerin bulundugu bdlgelerin disindan egitim maksadiyla gelen
birgok Ogrenci, bu zaviyelerde bolge i¢inden gelmis Ogrencilerle kaynasmis ve bu

sekilde miisterek bir kiiltiirlenme saglanmis olurdu.

Baz1 zaviyelerin seyhleri, miiessesenin vakfiyesinde sart olarak belirtilmesinden
dolay1, miiderrislik vazifesini de ifa etmekte idiler. Bu manada tekkeler ve zaviyeler,
donemlerinin egitim veren medreseleri vazifesini de ifa etmislerdir. Medreseler, dinin
ilim boyutunu temsil ederken, zaviyeler ise zamanla ortaya konulmus tasavvufi dil,
musiki, siir ve ilahilerle insanlarin ruhlarina hitap ederek onlara bambagska bir egitim ve
terbiye vermislerdir. Dolayisiyla zaviyeler, kendi donemlerinin Giizel Sanatlar
Fakiiltesi, Musiki alaninda birer konservatuvar ve 6zel egitim merkezleri fonksiyonunu
da kazanmislardir. Elbette ki buralarda verilen egitimin XIX. yilizyill modern egitim
sisteminden esinlenmis olmas1 miimkiin degildi. Kuzey Afrika gibi gocebe asiretlerin
mevcudiyetiyle siklikla karsilasildigi ve bu agiretlerin sosyal ve iktisadi sartlar geregi
sik sik yer degistirmesi gereginin ortada oldugu bdlgelerde medrese insasindan ziyade

zaviye agilmasiyla liizumu kadar da olsa bir egitim verilmesi saglanmis olmakta idi.

Zaviyelerin, mali ve ilmi kudretleriyle miitenasip kiitiiphanelerinin de olmasi, bu
kurumlarin egitim hayatinda ve ilmi faaliyetler igerisinde ne denli aktif rol aldiklarmi
gostermektedir. Cesitli ilim dallariyla alakali ¢ok sayida kitab1 barindiran bu
kiitliphaneler, seyh ve miirsitlerinin onderliginde dini-tasavvufi kitaplarin okundugu
birer egitim kurumu olarak olarak zaviyeleri 6ne cikarmistir.”® Nitekim Seyyid
Muhammed es-Senisi’nin el-Cagbib Zaviyesi’nde 8000 ciltlik kiitiiphanesi vardi.
Kitaplar, islam hukuku, tasavvuf, astronomi, astroloji, tarih, felsefe, tefsir, siir, igtihat
gibi konularda yazilmisti. Bu haliyle el-Cagbib Zaviyesi, XIX. yiizyil itibartyla
Misir’daki el-Ezher Universitesi’nden sonra Afrika’nin en Onemli ikinci Islam
Universitesi olarak tarif olunmustur. Sendsilerin ikinci lideri Muhammed Mehdi es-

Seniisi de babas1 gibi alim bir sehsiyet olup, ilme ve kitaplara dnem veren biriydi.

1 M. Cabuk, a.g.m., 5.224.
2 M. Kara, a.g.m., 5.369.

27



Biiyiik bir kiitiiphanesi olan bu seyhe, Misir’da bulunan miiritleri tarafindan yeni basilan

kitaplar gonderilirdi.>®

Kuzey Afrika’da 6zellikle Trablusgarp vilayeti dahilinde ilmi faaliyetlerin en
fazla goriildiigii mekanlar ya da kurumlar, medreselerden ziyade zaviyeler idi. Yukarida
bahsedilen nedenlerden 6tiirii, gocebe asiret mensuplar: medreselerde uzun siireli olarak
cocuklarin1 okutmak imkanina sahip degillerdi. Bunlar ¢6l bolgelerinde bile ¢ok yaygin
dini, tasavvufi, ilmi ve hatta kiiltiirel manalarda egitim ve terbiye kurumlar1 olan

zaviyelere daha fazla ragbet gostermekte idiler.

Netice olarak Kuzey Afrika’da agilan Sentsi zaviyeleri oncelikli olarak gogebe
topluluklar tizerinde biiyiik etki uyandirdi. Kurulan her yeni zaviye 6ncelikle bir egitim
merkezi, bir ilim yuvasi, bir ibadet mahalli ve elbette ki biitiin bunlarla beraber Kuzey
Afrika’y1 dogudan batiya ve kuzeyden giineye kat eden tiiccar i¢in birer konaklama yeri
ve etrafinda zirai faaliyetin yapildigi mekanlar seklinde tasarlaniyordu. Zaviyelerde
ornek bir [slami hayatin nasil yasanacag: halka &gretiliyordu. Tarikatin temellerini atmis
ve kendi hesabma ziviyeler agmis olan Seyyid Muhammed b. Ali es-Senisi, Islam
dininin heniiz giremedigi cografyalarda meskin halki bu dine isindirmak, daha
oncesinde Miisliiman olmakla birlikte tiirlii nedenlerden dolay1 Islami geleneklerinden
kopmus kabileleri ise tekraren Islam’a kazandirmak gayesiyle biiyiik ¢aba sarf etmistir.
Kuzey Afrika’da ve bu hattin hemen giineyindeki i¢ bolgelerde yaklasik 5 milyonluk bir
nifusun onun zamaninda ve sonrasinda ogullar1 zamaninda SenGsi dervislerinin
gayretiyle Islamiyet’e intisap ettifine dair tespitler yapilmistir. Buna ilaveten XIX.
yiizyil boyunca Kuzey Afrika’da ve Biiyiik Sahra alt1 Afrika sultanliklarinda 50 milyona
yakin bir niifusun Senisilik iizerinden dini, ilmi, tasavvufi terbiyeden gecirilmis

olduguna dair de yorumlar getirilmistir.>
Sonug

Sentisilik, XIX. yiizyilda Kuzey Afrika topraklarmin kaderinin ¢izilmesinde
biiyiik bir role sahip olup dini, tasavvufi, sosyal, kiiltiirel, iktisadi ve nihayet ilmi
manada kurumsallasmay1 basarabilmis cok yonlii bir Islim tasavvufi hareketidir.
Temellerini Seyyid Muhammed b. Ali es-Seniisi’nin attig1 ve ogullar1 zamaninda da

gelisimini siirdiirerek birbirinden uzak mintikalara yayilim gostermeyi basarabilmis bu

¥ M. Cabuk, a.g.m., s.225; L. Anderson, “Nineteenth-Century Reform in Ottoman Libya”, International
Journal of Middle East Studies, Vol.16, No.3, Cambridge, 1984, s.332.
> A. Kavas, a.g.m., s.530.

28



harekete ait Kuzey Afrika’da ¢ok sayida zaviye insa edilmistir. Berka, Beyza, Bingazi,
Kufra, Fizan, Trablusgarp gibi bugiin Libya topraklar1 dahilinde kalmis olan farkli
bolgelerden baska Misir, Sudan, Tunus, Cezayir ve Hicaz gibi diger iilkelerde de
karsimiza ¢ikan Senisi zaviyelerinin en miithim hizmetlerinden biri, Kuzey Afrika’da
XIX. asir Islam tarih ve kiiltiirii igerisinde ilmi diizeyde egitim-6gretim siirecinde rol

almalar1 ve bu sahada 6nemli bir birikime ortaya koymus olmalaridir.

Senisi zaviyelerinin egitim ustl ve yontemleri Kur’an-1 Kerim, Hadis ve
Siinnet’e dayali olarak tespit olunmustur. Bu hareketin zaviyelerini yoneten seyhler ve
onlara tabi ilmi kadro, dinin 6ziinden gittikce uzaklasan bir hayat siirmeye baslamis
Kuzey Afrika toplumlarmi ve genel manada da Islim {immetini bid’atlerden
vazgegirmeye yonelik sosyal politikalar gelistirmisler, kurduklari bu zaviyeleri Kur’an-1
Kerim ve diger dini ilimlerin 6gretildigi merkezler haline getirmislerdir. Sentsi
zaviyeleri, birer medrese hiiviyetinde olup bu miiesseseler, XIX. yiizyil ve devaminda
Kuzey Afrikali yerli halka mensup ailelerin ¢ocuklarina dini ve ilmi egitim vermekle

kendilerini sorumlu kabul etmislerdir.

Sendisiyye Tarikati’nin kurucusu Seyyid Muhammed es-Senisi, kendisi bir alim
olarak bizzat dini ve ilmi eserler kaleme almistir. Adi gecen bu zat, gevresindeki
insanlara tembelligi terk ederek, ¢ok ¢alismayi, yiiksek gayreti tesvik etmistir. Onlara
Islami literatiirden &rnek hadiseler anlatarak giiclii bir miiminin zayiftan daha iyi
oldugunu belirtmeye calismistir. Bu nedenle takipgileri arasinda alimlerin yaninda
duvar ustalari, marangozlar, terziler, demirciler ve ¢ift¢iler de bulunuyordu. Sendsi
zaviyelerinde verilen terbiye ve yol gosterme usilleri, o donem bolge halklarinin
Islam’1 dogru anlama noktasinda tiim gereksinimlerini iceriyordu. Seniisi zAviyeleri,
daha ¢ok Islami dini merkezler gibi ¢alismakta olup, ¢ocuklara Kur’an-1 Kerim, Arap
Dili, Hadis, Siinnet ve Ibadet ilkelerini dgretmek amaciyla tesis edilmis Kur’an okullar

hitviyeti tastyordu.

Sen(is Tarikat1 adina agilmis olan tekke ve zaviyeler, XIX. ylizy1l ortalarinda ve
sonrasinda Osmanli Devleti padisahlar1 tarafindan her zaman desteklenmisler ve
faaliyetlerine miidahale olunmamasi noktasinda Hicaz, Trablusgarp ve Bingazi

valiliklerine direktifler verilmistir.

*® Samire Eba Zebice, el-Eb ddu’l-Hadariye ve’s-Sekafive fi Libya, Tarikatu’s-Sendsiyye inmiizecen,
Risaleti’’l-Majestir fi Tarihi’l-Hadis ve’l-Muésir, Camiatu’l-Cezair, 2010-2011, s.120; Muhammed el-
Tayyib el-Esheb, el-Mehdi es-Seniist, Matbaatu’l-Biltiimaji, Trablusgarp, 1952, s.35-36.

29



Sen@isi Tarikat1 seyhlerinin ve onlara bagli faaliyet yiiriiten zaviyelerinin
hizmetlerinin basinda, Kuzey Afrika’da Miisliman olmakla beraber yiizyillar i¢inde
Islam dininin temel hiikiimlerini unutan gdgebe halklarin egitilmesi gelmistir. Yine bu
hareketin bu manadaki bir hizmeti de Afrika’nin i¢ bolgelerindeki yerli halklarmn
Islam’a girmelerine 6n ayak olmasidir. Biitiin bu eylemler icra edilirken elbette Ki
Sendisi zaviyelerinde, 6zellikle de biiylik hacimli olanlarinda zamanla yiiksek diizeyde
bir ilmi birikim de meydana gelmis, XIX. yiizyilin Afrikali islim alimlerinden 6nemli
bir kismu buralarda yetismis; bunlar gittikleri diger zaviyelerde islami dersler vererek
yeni yeni talebeler yetistirmislerdir. S6z konusu zaviyeler biinyesinde, mevkiine ve
ekonomik birikimine gore biiyliklii kiigliklii kiitiiphaneler de hizmet verme imkani

bulmustur.

Sonu¢ olarak Kuzey Afrika’da SenGis1 Tarikati’na ait zaviyeler, Osmanli
Devleti’nin diger vilayetlerinde tesis olunmus zaviyelerden belki de daha fazla bir
sekilde ilm1 tedrisatta yer edinme sansi elde etmislerdir. Bu ise XX. ylizyilin siyasi
calkantilarina hizla kiirek ¢eken Afrikali halklar i¢in son bir sans olmus ve anilan
ylizyilin siyasi, sosyal, kiiltlirel ve ilm1 sartlarinin yeniden insasinda Sentisiligin ilme ve

egitim hayatina katkilar1 inkar edilemez bir hizmet olarak yakin tarihteki yerini almistir.
Kaynaklar

ANDERSON, L., “Nineteenth-Century Reform in Ottoman Libya”, International
Journal of Middle East Studies, Vol.16, No.3 Cambridge, 1984, s.325-348.

APAK, A., “Kuzey Afrika’da Ilk Islam Fetihleri”, Uludag Universitesi Ildhiyat
Fakiiltesi Dergisi, C.17, S.2, 2008, s.159-173.

el-ARABI, G. A., Trablusgarp / Libya'da 1844-1943 Yillari Arasinda Egitim Sistemi,
Doktora Tezi, Karabiik, 2019.

ARTUC, N., [ttihat ve Terakki’nin Ittihad-1 Islam Siyaseti Cercevesinde Ittihatci-
Seniisi Iliskileri (1908-1918), Bilge Kiiltiir Sanat Yayn, Istanbul, 2013.

AZAMAT, N., “Ahmed b. 1dris”, T tirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C.2, TDV
Yayinlari, Ankara, 1989, 5.92-94.

CABUK, M., “Senusilik ve Isgalcilere Karsi Kuzey Afrika’da Osmanh-Senusi Is
Birligi”, KSUSBD, C.16, S.1, Nisan, 2019, s.221-256.

30



ed-DECCANI, A. S., el-Hareketii’s-Seniisiyye: Nes’etiihd ve Niimiivviihd fi’l-Karni't-
tdsi’ ‘ager (1202-1320 H.), Tab’ 2, Daru’l-Fikr, Beyrut, Liibnan, 1988.

EBU ACILE, M. H., Siyasetii Hukkdmi’l-Usrati Karamanhlar ve Eseruhd fi Zuhiri ve
Tatavvuri’l-Ilmiyye fi Eyaleti Trablusgarp, ed-Daru’t-Tundsiyye li’n-nesr, 1988.

EBU ZEBUCE, S., el-Eb’ddu’l-Hadariye ve’s-Sekafiye fi Libya, Tarikatu’s-Sendisiyye
Inmizecen, Risaletii’l-Majestir fi Tarihi’l-Hadis ve’l-Muasir, Camiatu’l-CezAir,
2010-2011.

el-ESHEB, M. T., Berkatu’l-Arabiyye Beyne Ems ve’l-Yevm, Matbaatu’l-Haravi,
Kahire, 1936.

--------- , €l-Mehdi es-Seniisi, Matbaatu’l-Biltiimaji, Trablusgarp, 1952.

--------- , Omer el-Muhtar, Abtalu’l-Cihad ve’s-Siyase fi Libya, Nesr. Mektebetu’l-
Kahire, 1958.

--------- , el-Sentisi el-Kabir, Daru’l-Fikr, Beyrut, Liibnan, 1956.

FILIBELI SEHBENDERZADE AHMED HILMI, Seniisiler ve Sultan Abdiilhamid,
Haz. Ismail Cémert, Ses Yaymlari, Istanbul, 1992.

el-HATIB, M. A, Usiilii’l-Hadis ve ‘Uliimuhu ve Mustelahatuhu, Daru’l-Fikr, Beyrut,
1981.

KARA, M., “Tekke”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C.40, TDV Yayinlari,
Ankara, 2011, s.368-370.

KAVAS, A., “Senisi, Muhammed bin Ali”, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C.36, TDV Yaynlari, Ankara, 2009, s.529-531.

--------- , “Sentisi, Muhammed Mehd1”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C.36,
TDV Yaymlari, Ankara, 2009, s.531-533.

--------- , “Sendsiyye”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C.36, TDV Yayimlari,
Ankara, 2009, s.536-538.

KOLOGLU, O., Mustafa Kemal’in Yamnda Iki Libyal Lider-Siileyman Barini ve
Seyyid Ahmed es-Serif, Ankara 1981.

Libya’da Senisiligin Tarihi, Libya Ankara Biiyiik Elgiligi Basin Ataseligi, Ankara
1969.

31



MEYSUM, M., Muhammed bin Ali es-Seniisi Mendbiu ‘Ilmehii ve Menhec Tarikatahi,
Camiatu Hasibe bin Bl Ali es-Selef el-Cezair, 2018.

OZKOSE, K., “Baslangictan Giiniimiize Kadar Afrika’da Islam ve Tasavvuf”, Tasavvuf
IImi ve Akademik Arastirma Dergisi, S.7, 2001, 5.157-184.

--------- , Muhammed Seniisi Hayati, Eserleri, Hareketi, Insan Yaymlar1, istanbul 2000.

--------- , “Osmanl1 Devleti ile Senusiyye Tarikat1 Arasindaki iliskiler”, Gaziosmanpasa

Universitesi flahiyat Fakiiltesi Dergisi, C.1, S.2, 2013, 5.11-39.

es-SALLABI, A. M., es-Simdr ez-Zekiyye li’l-Harekdti’s-Seniisiyve fi Libya, C.1, el-
Mektebetii’t-Tibyan, Kahire, 2001.

es-SEYH, R. G., Tatavwwur et-Ta’lim fi Libya fi’l-Asri’l-Hadis, Daru’l-Tanmiya Li’n-
Nesr ve’t-Tevzia, Trablus, Libya, 1972.

SUKRI, M. F., es-Seniisiye Dinun ve Devletun, Daru’l-Fikri’l-Arabi, Kahire, 1948.

TURAN, T.-TURAN, E. T., “Libya’nmn Tarihi Gelisimi Igerisinde Senusilik, Tiirk-
Senusi ve Tiirkiye Libya Iliskileri”, Uluslararas: Sosyal Arastirmalar Dergisi,

C.4,S.19, 2011, s.190-206.

Vesaiku Daru’l-Mahfizati 't-Tarihiyye bi Trablusgarp, Evkaf Dosyasi, Belge: 18, Recep
1308 (Subat 1891).

ez-ZAVI, T. A., Mu’cemu’l-Bulddni’I-Libiyye, Trablus, 1968.
Elektronik Kaynaklar

https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBY A:595 (28.06.2021).

32


https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595

