
1 

 

Kuzey Afrika’da Senûsiyye Tarikatı Zâviyeleri ve İlme Hizmetleri 

(XIX. Yüzyıl) 

Öz 

XIX. yüzyıl ilk yarısında Kuzey Afrika’da Senûsiyye Tarikatı’nın temellerini 

atan Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî (ö.1859), Osmanlı Devleti son döneminin 

önemli bir âlimi ve mutasavvıfıdır. Doğum yeri olan Cezayir’den sonra yüksek tahsil 

için Fas’a giden ve daha sonraki yıllarda Libya, Mısır ve Hicaz coğrafyalarına da 

seyahat eden Muhammed es-Senûsî, yüksek düzey ilmî bilgisi ve etkili hitabeti 

sayesinde insanları çevresinde toplamaya başlamıştır. Bu zat; Hicaz, Mısır, Libya, 

Tunus ve Cezayir memleketlerinde çok sayıda zâviye açmış, buralarda toplanan her 

yaştan kitleye İslâmî eğitim vermiştir. Bu sayede yıllar zarfında Muhammed b. Ali es-

Senûsî’nin adına izafeten Senûsiyye Tarikatı teşekkül etmiş ve bu teşkilata bağlı 

Senûsiyye Zâviyeleri, özellikle Kuzey Afrika’nın işlek yolları üzerinde çoğalmıştır. Bu 

çalışmada XIX. yüzyıl ortalarında Kuzey Afrika halkları üzerinde dinî, ilmî, siyasi ve 

hatta iktisadî yönlerden büyük etki bırakmış olan Senûsiyye Tarikatı Zâviyeleri 

üzerinde durulmuş, sözü edilen bu zâviyelerin Afrika’da İslâmî kültürün güçlenmesi ve 

ilmî birikimin artması noktasında sunmuş oldukları katkılar ele alınmıştır. 

Anahtar kelimeler: İslâm Dini, İlmî Hayat, Zâviyeler, Libya, Osmanlı Devleti. 

  



2 

 

The Zawiyas of the Sanusi Order in North Africa and Their Services 

on the Islamic Scholarship (XIX
th

 Century) 

Abstract 

Sayyid Muhammad ibn Ali al-Sanusi (d. 1859) was one of the important 

scholars and Sufis of the last era of the Ottoman Empire who founded the Sanusi Order 

in the first half of the XIXth century.  He moved from his hometown Algeria to 

Morocco for further education. During his travels in Libya, Egypt, and Hejaz, 

Muhammad ibn Ali al-Sanusi had been able to congregate people around him thanks to 

his exalted wisdom and powerful rhetorical skill. He had organized zawiyas as Islamic 

education centers for people of different ages in Hejaz, Egypt, Libya, Tunis, and 

Algeria. As a consequence of this derived from his name, Sanussiyya Order emerged 

and Sanusi Zawiyas multiplied on especially busy North African routes. In this study, 

the Zawiyas of the Sanusi Order, which had a great impact on North African peoples in 

terms of religion, wisdom, political, even economic aspects, and their contribution to 

Islamic culture and wisdom are evaluated.  

Keywords: Islamic Religion, Condition of Islamic Scholarship, Zawiyas, Libya, 

Ottoman Empire. 

  



3 

 

Завия из ордена Сануси в Северной Африке и их услуги по 

исламской науке (XIX век) 

 

Резюме 

Сеййид Мухаммад ибн Али аль-Сануси (ум. в 1859 г.) был одним из важных 

ученых и суфиев последней эпохи Османской империи, основавший Орден 

Сануси в первой половине XIX века. Он переехал из своего родного города 

Алжира в Марокко для дальнейшего образования. Во время своих путешествий 

по Ливии, Египту и Хиджазу Мухаммад ибн Али аль-Сануси смог объединить 

людей вокруг себя благодаря своей возвышенной мудрости и мощному 

риторическому мастерству. Он организовал завии как центры исламского 

образования для людей разных возрастов в Хиджазе, Египте, Ливии, Тунисе и 

Алжире. Как следствие этого, возник Орден Сануссийя, происходящего от его 

имени и санусийские завии умножились на особенно загруженных маршрутах 

Северной Африки. В этом исследовании оцениваются завии ордена Сануси, 

оказавшие большое влияние на народы Северной Африки с точки зрения религии, 

мудрости, политических и даже экономических аспектов, а также их вклад в 

исламскую культуру и мудрость. 

Ключевые слова: Исламская религия, условия исламской науки, завии, Ливия, 

Османская империя 

  



4 

 

Giriş 

Kuzey Afrika’da İslâm dininin ve tasavvufunun tarihi Hz. Ömer zamanında 

vuku bulan fetih hareketleri ile başlamaktadır. Emevîler, Abbasiler, Fatımîler, 

Eyyûbîler, Memlûkler ve Osmanlılar zamanında da bu tarih yazılmaya devam etmiştir. 

Bu çerçevede Kuzey Afrika’da İslâm’ın ilk asırlarından itibaren İslâmî fikir hareketleri 

ve değişik adlar altında muhtelif tarikatlar yayılma imkânı buldu.
1
 Zaman içerisinde bu 

kurumlara bağlı tekkeler ve zâviyeler de açıldı. Osmanlı Devlet idaresinin son asrında 

Kuzey Afrika’ya Senûsîlik Tarikatı damgasını vurdu. Senûsilik dinî ve tasavvufî bir 

müessese olarak elbette ki dinî hizmetler noktasında Afrika’da derin bir tesir 

bırakmıştır. Ancak bu tarikat aynı zamanda Müslümanlar arasında kardeşlik hukukunu 

güçlendirme düşüncesine de önem veren bir sosyal dayanışma mekanizmasına sahipti. 

Bu manada Senûsîlik, Afrika İslâm beldelerinde barışı sağlamak, ihtiyaç sahiplerinin 

sıkıntılarını gidermek ve hayır işleri yaparak sevap elde etmek felsefesine dayanmakta 

idi. Söz konusu bu tarikat siyasi, iktisadi ve askerî bir teşkilat olarak da dikkatleri 

üzerine çekti. Geniş coğrafyalarda kalabalık kitleler üzerinde etkiye sahip olan bu 

tarikatın mensupları silahlı, binek sahibi, her zaman savaşa hazır vaziyette idiler. Senûsi 

Tarikatı’nın bir diğer özelliği ise eğitim kurumu olması ve ilmî hizmetler noktasında 

beklenenden çok daha fazla bir etki alanı tesis etmesidir.
2
  

Bu tarikat, kurucusu Seyyid Muhammed es-Senûsî ve oğulları zamanında XIX. 

yüzyıl boyunca başta Osmanlı Devleti’ne tâbi Trablusgarp Eyâleti (Vilâyeti) olmak 

üzere Kuzey Afrika’nın mühim bir kesiminde geniş bir sahayı etkisi altına aldı. Dinî, 

tasavvufî, sosyal, kültürel, iktisadî yönlerden incelemeye değer bir birikim ortaya koyan 

bu tarikat, aynı zamanda Kuzey Afrika’da ilmî hizmet noktasında da çok önemli ve özel 

bir vazife icra etti. 

Senûsîliğin ilmî manadaki hizmetleri üzerine akademik çalışmalar fazla değildir. 

Senûsîlik üzerine araştırmalarda daha çok bu hareketin tarihine değinilmiş veya bu 

tarikatın Kuzey Afrika’daki siyasi etkileri ele alınmıştır. Bununla paralel olarak 

Osmanlı Devlet idaresi ile Senûsî Tarikatı arasındaki ilişkilere, Trablusgarp Savaşı ile 

                                                
1 Kuzey Afrika’da İslâm fetihleri, İslâmiyet’in ve tasavvufî hareketlerin yayılması hakkında özet bilgi için 

bkz. Adem Apak, “Kuzey Afrika’da İlk İslâm Fetihleri”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, C.17, S.2, 2008, s.159-173; Kadir Özköse, “Başlangıçtan Günümüze Kadar Afrika’da İslâm ve 

Tasavvuf”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, S.7, 2001, s.157-184. 
2 Mustafa Çabuk, “Senusilik ve İşgalcilere Karşı Kuzey Afrika’da Osmanlı-Senusi İş Birliği”, KSÜSBD, 

C.16, S.1, Nisan, 2019, s.223. 



5 

 

Anadolu’da Mustafa Kemal Paşa liderliğinde vuku bulan Milli Mücadele hareketi 

esnasında Senûsîliğin rolüne yer veren çalışmalara da rast gelinmektedir.
3
 

Senûsîliğin Kuzey Afrika ülkelerinde icra ettiği hizmetlerden olarak ilmî 

faaliyetleri, eğitim hayatındaki yeri ve bu tarikata bağlı zâviyelerin ilmî potansiyeli 

üzerine müstakil bir yazı kaleme alınarak bu alandaki boşluğun doldurulması amaç 

edinilmiştir. Aşağıda önce Senûsî Tarikatı’nın temellerini atan kurucu lider Seyyid 

Muhammed b. Ali’nin hayatı özet olarak verilmiş, devamında oğlu Muhammed 

Mehdî’nin hayatı ele alınmış, akabinde ise Senûsî Tarikatı’na bağlı faaliyet gösteren 

zâviyeler listelenerek bunların işleyiş özellikleri üzerinde kısaca durulmuştur. Son 

olarak ise Senûsîliğin, bahis konusu bu zâviyeler eliyle Kuzey Afrika’da ifa ettiği ilmî 

hizmetlere değinilmiştir. 

1. Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin Hayatına Kısa Bir Bakış 

Osmanlı Devleti’nin Kuzey Afrika’daki egemenlik yıllarının son asrı içerisinde 

adı geçen coğrafyada adından bahsettirmiş önemli bir İslâm âlimi ve mutasavvıfı olan 

Seyyid Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdilkadir es-Senûsî (1787-1859), Kuzey 

Afrika’nın Cezâyir bölgesinde Vehrân vilâyetine bağlı Vasıta’da dünyaya gelmiştir. 

Kaynaklarda kendisi İmam Muhammed, Seyyid Muhammed ve Şeyh Muhammed gibi 

isim ve unvanlarla anılmıştır. Bu zat, Kuzey Afrika’da Senûsiyye Tarikatı’nın kurucusu 

kabul edilir. Onun Senûsî künyesini almasının nedeni, aile büyüklerinin daha önceki 

yıllarda ikamet ettiği Tilimsan bölgesindeki Esnûs Dağı’na nispet edilmesiyle ilgilidir.
4
  

Seyyid Muhammed bin Ali es-Senûsî’nin bütün ailesi, ilimle iştigal eden yüksek 

tahsil ve kültüre sahip olup, bu durum onun küçük yaşta ilim tahsil etmesine imkân 

tanımıştır. Böylece o,  Kur’ân-ı Kerîm’i ezberledikten sonra Fıkıh, Tefsir, Akaid ve 

                                                
3 Söz konusu çalışmalara örnek olarak şu araştırmalara bakılabilir: Muhammed Fuad Şükrî, es-Senûsîye 

Dînun ve Devletun, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 1948; Libya’da Senûsîliğin Tarihi, Libya Ankara 

Büyük Elçiliği Basın Ataşeliği, Ankara 1969; Filibeli, Şehbenderzâde Ahmed Hilmi, Senûsîler ve 

Sultan Abdülhamid, Haz. İsmail Cömert, Ses Yayınları, İstanbul, 1992; M. Çabuk, a.g.m., s.221-256; 

Kadir Özköse, “Osmanlı Devleti ile Senusiyye Tarikatı Arasındaki İlişkiler”, Gaziosmanpaşa 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I, S.2, 2013, s.11-39; Orhan Koloğlu, Mustafa Kemal’in 

Yanında İki Libyalı Lider-Süleyman Barûnî ve Seyyid Ahmed eş-Şerif, Ankara 1981; Tufan Turan-Esin 

Tüylü Turan, “Libya’nın Tarihi Gelişimi İçerisinde Senusîlik, Türk-Senusî ve Türkiye Libya İlişkileri”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C.4, S.19, 2011, s.190-206; Nevzat Artuç, İttihat ve 

Terakki’nin İttihad-ı İslam Siyaseti Çerçevesinde İttihatçı-Senûsî İlişkileri (1908-1918), Bilge Kültür 

Sanat Yayını, İstanbul, 2013.  
4 Muhammed Senûsî’nin hayatı hakkında ayrıntılı bilgi için şu müstakil çalışmaya müracaat edilebilir: 

Meylûd Meysûm, Muhammed bin Ali es-Senûsî Menâbiu ‘İlmehû ve Menhec Tarikatahû, Câmiatu 

Hasîbe bin Bû Ali eş-Şelef el-Cezâir, 2018; Krş. Ahmed Sıdkî ed-Deccânî, el-Hareketü’s-Senûsiyye: 

Neş’etühâ ve Nümüvvühâ fi’l-Karni’t-tâsi’ʿaşer (1202-1320 H.), Tab’ 2, Dâru’l-Fikr, Beyrut, Lübnan, 

1988; Kadir Özköse, Muhammed Senûsî Hayatı, Eserleri, Hareketi, İnsan Yayınları, İstanbul, 2000. 



6 

 

Kelam konularında temel bilgileri öğrenmiş, yüksek tahsilini çevresindeki mühim 

medreselerde tamamlamıştır. Bu esnada daha yüksek tahsil alma imkânı elde etmek için 

Fas’taki Karaviyyîn Medresesi’ne kaydolmuş ve bir yandan da tasavvufla ilgilenmiştir. 

Yüksek düzeyde ilmî bilgi sahibi oluşuyla çevresinde dikkatleri üzerine toplayan Seyyid 

Muhammed bin Ali es-Senûsî, adı geçen bu medresede dersler de vermiş, ancak 

zamanla dinî ve sosyal alanlarda muhaliflik havası estiren fikirleri ile konuşma ve 

dersleri yüzünden yakın takibe alınmıştır.
5
 

1818 yılı civarında Hacca gitmek amacıyla Fas’tan ayrılarak Cezayir’e geçen 

Seyyid Muhammed es-Senûsî, bölgede Fransız işgali başlayınca buradan daha doğuya 

yöneldi; Kabis, Trablusgarp, Misrata ve Bingazi gibi şehirleri de gördükten sonra 

Kahire’ye ulaştı. Ancak burada Kavalalı Mehmed Ali Paşa’nın himayesinde bulunan 

Ezher ulemasıyla fikir ayrılıkları yaşayarak tartışmalara dâhil oldu. Hocalarından 

Muhammed el-Kundûz’un 1829’da Vehran valisi Hasan Bey tarafından Mazûne’de 

idamından dolayı o yıllarda Osmanlı yönetimi ile arası bozuldu. 1830’lu yılların 

ortasında Mekke’ye giderek yerleşmiş olan Seyyid Muhammed es-Senûsî, burada 

İdrisiyye Tarikatı’nın kurucusu mutasavvıf Ahmed b. İdris (ö.1837)
6
 ile tanıştı ve 

kendisine intisap etti.  

Bu şekilde Seyyid Muhammed es-Senûsî, kırk yaşını geçmiş olduğu halde hâlen 

ilme olan aşkında en ufak bir azalma olmayarak, kendisinden ilmî bir şeyler 

alabileceğini düşündüğü, dönemin mühim şahsiyetlerini ya ziyaret ederek ya da onların 

yanında bir müddet kalarak ilmî kudretini arttırdı. Bu manada Seyyid Muhammed es-

Senûsî’nin hayatı boyunca ders aldığı veya yanlarında kalarak onların feyzinden istifade 

ettiği çok sayıda hocası, şeyhi ve mürşidi olmuştur. Bunlardan tespit edilebilenlerin isim 

ve künyeleri şu şekilde sıralanabilir:
7
 el-Allâmetu’l-Evhad Ebû Abdullah Sidi (Seyyidî) 

Muhammed ibnu’l-Kundûz, İmam el-Ârif Billâh Sidi Ahmed bin Muhammed bin Acîbe 

el-Hasanî, Allâme İmamu’l-Usûli Sidi Tayyib bin Keyrân, İmam Velî Sufî Şeyh el-

Arabî bin Ahmed el-Zarkavî el-Şerîf el-Hasanî, Allâme el-Hammâm Seydî Muhammed 

bin Tâhir bin el-Filâlî, Allâme el-Muttakî el-Mütefennin Ebu’l-Mevâhib Sidi Ebû Bekir 

bin Ziyad el-İdrisî.  

                                                
5 Ahmed Kavas, “Senûsî, Muhammed bin Ali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.36, TDV 

Yayınları, Ankara, 2009, s.529. 
6 Bu zat hakkında bkz. Nihat Azamat, “Ahmed b. İdrîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.2, 

TDV Yayınları, Ankara, 1989, s.92-94. 
7 Ali Muhammed es-Sallâbî, es-Simâr ez-Zekiyye li’l-Harekâti’s-Senûsiyye fî Libya, C.1, el-Mektebetü’t-

Tibyân, Kahire, 2001, s.42. 



7 

 

Seyyid Muhammed es-Senûsî, Mekke’de iken tanıştığı ve kendisine intisap ettiği 

Ahmed b. İdris’in yanında bir müddet kalarak hem ondan hem de Mekke’nin ilmî 

birikiminden istifade etti. Ancak Ahmed b. İdris’in türlü nedenlerden dolayı Yemen’e 

göç etmesi üzerine Mekke’deki zâviyesinde onun halifesi olarak görev aldı ve bu 

esnada evlendi. Mekke’de Ebû Kubeys Dağı’nda açtığı zâviyesinde kısa süre içerisinde 

çok sayıda Cezayirli, Libyalı ve diğer Kuzey Afrika kökenli mürit ve ziyaretçiler 

toplanınca, Osmanlı devlet idarecileri ve Mekke şerifleri ona tavır almaya başladılar. 

Bunun üzerine 1840 yılında Kahire’ye geçmek zorunda kaldı. Fransızların işgaline karşı 

Cezayirlileri direnişe yönlendirdiği için Fransa yönetimi onun Cezayir ve Fas’a 

dönmesine müsaade etmedi. Ancak Seyyid Muhammed es-Senûsî, yine de eli kolu boş 

durmadı ve Libya taraflarına geçerek, tasavvufî eylemlerini burada da sürsürdü. 

Osmanlı Devleti’nin Trablusgarp valisi Ali Asgar Paşa, onu iyi karşılayarak hoş 

muamelede bulundu. Seyyid Muhammed es-Senûsî, bugünkü Libya’nın 

kuzeydoğusunda Bingazi ile Derne arasındaki bölgede Beyzâ şehrinde 1843 yılı 

civarında el-Beyzâ Zâviyesi’ni kurduktan hemen sonra Derne’de ve diğer bazı yerlerde 

üç zâviye daha açma fırsatı buldu. Bu günlerde yeni bir evlilik daha yapan bu zatın 

kurduğu tarikatı gelecekte devam ettirecek olan iki oğlu bu evlilikten dünyaya 

gelmişlerdir. Bu oğulları Muhammed Mehdî ve Muhammed Şerîf adlarını taşımaktadır.
8
 

Seyyid Muhammed es-Senûsî, 1846 yılında Hac farizası için Mekke’ye gitti, 

ancak dönmeyip bu şehirde uzun süre ikamet etti, ailesi ve iki oğlunu ise Libya’da 

Derne’deki zâviyesinde bıraktı. 1854’te Trablusgarp’a döndüğünde bir süre Uzeyyât 

Zâviyesi'nde ikamet etti, ardından Libya’nın doğusunda Mısır sınırında el-Cağbûb 

denilen kasabada
9
 büyük bir zâviye inşa ettirerek buraya yerleşti. Bu zâviye sayesinde 

Cağbûb giderek büyüdü ve el-Cağbûb Zâviyesi, Mısır ve Mağrib’ten sonra Kuzey 

Afrika’nın en önemli eğitim merkezi haline geldi. 

22 yıl süren irşat faaliyetinin ardından 9 Safer 1276 (7 Eylül 1859) tarihinde 

Senûsiyye Tarikatı’nın merkezi olarak yeni yeni temayüz etmeye başlamış Cağbûb 

şehrinde vefat eden Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî buradaki zâviyeye 

defnedilmiştir. Adı geçen bu zat, tarikat kurucusu bir sûfi olmanın yanı sıra içtihat 

taraftarı bir âlim ve teşkilatçı yönü kuvvetli önemli bir şahsiyettir. Bu sebeple kurucusu 

                                                
8 A. Kavas, a.g.m., s.530. 
9 Burası Bingazi, Derne ve Tobruk’un güneydoğusunda, diğer bir deyişle bugünkü Libya topraklarının 

kuzeydoğusunda bulunmaktadır. 



8 

 

olduğu Senûsiyye Tarikatı dinî, fikrî ve siyasi bir hareket olarak 

değerlendirilmektedir.
10

 

Seyyid Muhammed es-Senûsî, hayatı boyunca çok defa yolculuklara çıkmasına 

ve devlet adamlarıyla da fazla barışık olmamasına rağmen Afrika’da birbirinden farklı 

mekânlarda hizmet yürütmeyi başarmış, idealist bir önder ve eğitimci portresi çizmiştir. 

O, Hicaz, Mısır, Cezayir ve Tunus ile çoğunluğu bugünkü Libya topraklarında 22 kadar 

zâviye açmayı başarmıştır. Bunların tarihî Hac güzergâhları ve ticaret kervanlarının 

geçtikleri ana yollar üzerinde kurulmasına ise özellikle dikkat etmiştir. 

Seyyid Muhammed es-Senûsî, hayatı boyunca yürüttüğü tarikat ve zâviye 

çalıştırma faaliyetleri esnasında başta Hicaz olmak üzere Mısır, Libya, Cezayir ve Fas 

gibi memleketlerde kendi tarikat âdâbını devam ettirmekle vazifelendirdiği şeyhler tayin 

etmiştir. Bunlardan bazılarının isimleri tespit olunabilmektedir: Ebû Süleyman 

Abdülhafîz (Mekke müftüsü ve kadısı), Ebû Hafs Ömer bin Abdürresûl el-Attâr, Ahmed 

Deccânî, Ahmed bin İdris. Seyyid Muhammed es-Senûsî’nin Fas bölgesinde de 

tarikatını temsil ettirdiği şeyhler bulunuyordu: Hammûde bin el-Hâc, Hamdûn bin 

Abdurrahman bin el-Hâc, Tayyib el-Keyrânî, Muhammed bin Âmir el-Mi’vânî, Ebû 

Bekr el-İdrîsî, İdrîs bin Zeyyânî el-‘Arrâfî vd.
11

 

2. Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin Oğlu Muhammed Mehdî’nin Hizmetleri 

Seyyid Muhammed es-Senûsî’nin oğullarından biri olan Muhammed Mehdî es-

Senûsî (1844-1902), babasının 1859’da vefatı üzerine 16 yaşında tarikatın ikinci 

postnişini olmuştur. O tarihlerde 14 yaşlarında olan kardeşi Muhammed Şerîf (ö.1896) 

de onun yardımcısı olarak Senûsiyye Tarikatı’nın işlerini birlikte takip ettiler. 

Muhammed Mehdî’nin kesif biçimde devam eden çalışmaları ve özverili gayretleri 

neticesinde, babasının kurup geliştirdiği Senûsiyye Tarikatı, Kuzey Afrika’nın en 

batısındaki Fas’tan Suriye ve Anadolu’ya hatta İstanbul’a kadar geniş bir alanda taraftar 

bulmaya başladı. Öyle ki bu tarikata mensup kitlere Hindistan, Yemen, Mısır’ın 

güneybatı sınırı, Sudan, Darfur, Büyük Sahra Çölü çevresindeki Çad ve buranın önemli 

merkezi Veday ile Afrika ortalarındaki Nijer ve Nijerya memleketlerinde kolaylıkla 

rastlamak mümkün olabiliyordu. Libya havalisinde ise kuzeyde Trablusgarp’tan 

                                                
10 A. Kavas, a.g.m., s.530. 
11 M. Meysûm, a.g.e., s.136. 



9 

 

güneyde Fizan’a ve bu vilayetin doğusunda kalan Kufra, ayrıca batısında kalan Gat ve 

Gadamis yörelerinde de Senûsiyye zâviyeleri açılmaya devam ediyordu.
12

 

Muhammed Mehdî zamanında Afrika’daki Senûsî zâviyelerinin işleyişini 

düzenlemek ve bu zâviyelerin kontrolden çıkmasını önlemek amacıyla, belli bölgelere 

vekil tayin edilerek işler yürütülmüştür. Bu sayede zâviyeler çevresindeki ekonomik 

faaliyetlere de müdahale edilebilmiş ve ticarî potansiyel Senûsiyye tarikatı politikalarına 

uygun biçimde değerlendirilmiştir. Tarikatın ve yöneticilerinin bu gayretli çabalarına 

karşın Osmanlı Devlet idaresi de Muhammed Mehdî’ye faaliyetlerini tasdik eder 

mahiyette ve çalışmalarını destekler nitelikte fermanlar tevdi etmiştir. Bu sayede 

İtalyanların Senûsiyye Tarikatı’nı kontrol etme çabaları da sonuçsuz kalmış ve bu 

tarikat, Osmanlı himayesinde çalışmalarını yürütmüştür. Osmanlı Devleti, Afrika’da 

görevli devlet memurlarının İstanbul’a dönüşlerinde vermiş oldukları bazı raporlar 

çerçevesinde Senûsiyye Tarikatı’nın devlet lehine faaliyetler yürüttüğü haberlerini teyit 

etmiş, neticede bu tarikata olan sıcak tutumu sürmüştür. Dönemin sömürgeci devletleri 

olan İngiltere, Fransa, İtalya ve Almanya ise her şeye rağmen Senûsiyye Tarikatı 

üzerinde etkili olma yollarını aramaktan vaz geçmemişlerdir. Çünkü bu devletler, 

Muhammed Mehdî liderliğinde organize olan Senûsiyye Tarikatı’nın, Afrika’nın mühim 

bir kısmında önemli bir güç olmasını ve etki alanının da giderek genişlemesini dikkatle 

takip ediyorlardı. Nihayet bu baskılardan rahatsız olan Muhammed Mehdî, maiyetine 

aldığı yüzlerce adamıyla Cağbûb’daki zâviyesini terk edip, buraya vekil bıraktıktan 

sonra Kufra’ya geçmiş ve Tâc Zâviyesi’ne yerleşmiştir (1895). Dört yıl sonra ise daha 

da güneye Çad sınırına inerek burada Garû / Kirû’da yeni bir zâviye yaptırmış ve 

kendisine merkez ittihaz etmiştir (1899).
13

 

Muhammed Mehdî, Osmanlı Devleti’nin de yoğun desteği ile Çad bölgesinde, 

Fransız ve diğer sömürgeci güçlere karşı mücadele vermiş, halkı bilinçlendirmeye 

gayret göstermiştir. Bu çabalar sonucunda XX. yüzyıl başlarına kadar Fransızlar Çad 

bölgesini sömürgeleştirme faaliyetlerinde başarı sağlayamamışlardır. Muhammed 

Mehdî, tam da bu dönemde, 1902 tarihinde Garû’da vefat etmiş ve Fransızlar da Çad ve 

havalisindeki istilalarına hız vermişlerdir. 

                                                
12 A. Kavas, “Senûsî, Muhammed Mehdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.36, TDV 

Yayınları, Ankara, 2009, s.530-531. 
13 A. Kavas, a.g.m., s.532-533. 



10 

 

Muhammed Mehdî es-Senûsî’den sonra Senûsîlerin başına Seyyid Ahmed es-

Senûsî geçmiştir. Bu zat 1902-1912 yılları arasında Sahra’da Fransız yayılmacılığına 

karşı direnmiş, Senûsî Tarikatı’nın merkez zâviyesini tekrar Kufra’ya taşımıştır. Bu 

manada o, sömürgeci güçlere karşı Osmanlı Devleti’nden büyük destek görmüştür.
14

 

Ancak Trablusgarp Savaşı’ndan sonra Osmanlı Devleti’nin bölgedeki siyasi varlığı sona 

erince, korunmadan yoksun kalan Senûsî hareketi zâviyeleri de işgale uğramışlar ve 

nihayetinde işlevlerini yürütemez duruma düşürülmüşlerdir.
15

 

3. Kuzey Afrika (Trablusgarp Vilâyeti)’da Senûsiyye Tarikatı Zâviyeleri 

Osmanlı Devleti zamanında Anadolu’da zâviye teriminin yanında tekye / tekke 

ifadesi de yaygın olarak kullanılmıştır. Tekkeler, değişik zamanlarda ve muhtelif 

coğrafyalarda zâviye, hangâh, dergâh, ribât, âsitâne, buk‘a, imaret, tevhidhâne, harâbat 

gibi isimlerle anılmışlardır. Hatta mescid ve medrese kelimeleri de bu anlamda 

kullanılmıştır. Tekkeler, bir şeyhin yönetiminde tasavvuf eğitiminin verildiği mekânlar 

olarak tarif olunsalar da bu tanım elbette ki son derece sığ ve yetersiz bir tanımlamadır. 

Tekkeler ve dolayısıyla zâviyeler bu tanımdan çok daha ötesi işleve sahiptiler. Her 

şeyden önce tefsirden felsefeye kadar bütün ilimler medreselerde okutulurken, tekkeler 

ise toplumun mânevî ve ahlâkî açıdan eğitilmesine yönelik esaslar üzerinde daha fazla 

mesai sarf etmişlerdir. Büyük şehirlerde ve kervan yolları üzerinde inşa edilen 

tekkelerde tasavvufî eğitimin yanında han, imaret ve kervansarayların gördüğü hizmet 

de yürütülmüştür. Tekke mensupları, sosyal yardımlaşma ve dayanışmayı güçlendirmek 

için hususi bir çaba sarf etmişler, bu manada devlet yöneticileriyle de yakın ilişkiler 

kurmaktan geri durmamışlardır. Tekke ve zâviyeler, mümkün olduğu kadar ziraata 

elverişli geniş araziler üzerinde kurularak, bu tesislerin gelir kaynakları yüksek düzeye 

çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu yapılar, bulundukları coğrafyaların iktisadi şartlarına bağlı 

kalmak kaydıyla zengin vakıflarla desteklenmiş; sofa, odalar, mescid, hamam, 

değirmen, mutfak, ambar, kütüphane, misafirhane, ahır, bağ ve bahçe gibi birimlerle 

iyiden iyiye işlevsel hale sokulmuştur.
16

 Bu potansiyele ulaşamayan veya zamanla bu 

şekil imkânları elinde tutamayan zâviyeler ise ayakta kalmayı başaramamıştır. 

                                                
14 Senûsiyye Tarikatı’nın XIX. yüzyıl son yarısı ve XX. yüzyıl başlarında Osmanlı Devleti yönetimi ile 

olan münasebetleri hakkında ayrıntılı bilgi için şimdilik bkz. K. Özköse, a.g.m., s.11-39. 
15 Senûsî Tarikati ile Osmanlı Devleti arasındaki münasebetler, Batılı güçlerin bölgedeki faaliyetleri, 

bunlara karşı Senûsîliğin takındığı tavır ve benzeri konular hakkında özet bir çalışma için bkz. M. 

Çabuk, a.g.m., s.221-256. 
16 Mustafa Kara, “Tekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.40, TDV Yayınları, Ankara, 

2011, s.368-370. 



11 

 

Tekke ve zâviyeler, genellikle bir bölgenin yöneticisi veya o havalinin bir önde 

geleni tarafından yaptırılmışlardır. Bunların başında bulunan yöneticiler ise şeyh adı ile 

anılmıştır. Tekke ve zâviye şeyhlerinin olağanüstü gayretleri ve dahi bunların dönemin 

idarecilerinin tam desteğini sağlamaları neticesinde, sözü edilen bu tesisler giderek 

büyük imkânlara ve geniş hizmet yelpazesine sahip hacimli külliyelere dönüşmüşlerdir. 

Bu yapılar, ilgili tekkenin mensup olduğu tarikatın üyeleri olan müritlerin de yardımıyla 

giderek büyümüş, devlet idaresinin izni ve kontrolü doğrultusunda tesis olunan vakıf 

imkânları sayesinde hizmet alanları çeşitlenmiştir. 

XIX. yüzyılda Osmanlı Devleti tarafından bütün Kuzey Afrika’da açılmaya 

çalışılan modern eğitim okulları (mektepler), zâviyelerin gücünü kıramamış ve etki 

alanını daraltamamıştır. Bu manada Kuzey Afrika’nın tamamında XIX. yüzyıl dâhilinde 

işlevini halen devam ettiren zâviyelerin sayısı yüzlerle ifade olunabilir ki burada 

bunların isimlerini tek tek zikretmek mümkün olmayacaktır. Ancak konunun 

anlaşılabilmesi açısından birkaç zâviyenin kısa ifadelerle tanıtılmasında da yarar 

mülahaza edilmiştir. Konumuz icabı, sözü edilen zâviyelerden olarak XIX. yüzyılda 

Trablusgarp Vilâyeti ve çevresinde karşımıza çıkan Senûsiyye Tarikatı’na ait zâviyelere 

örnekler vermekle yetinilmiştir:
17 

 

el-‘Argûb Zâviyesi: Zâviyenin kurucusu Şeyh Muhammed el-Cebbânî olup, bu 

tesis XIX. yüzyıl boyunca hizmet sunmuş, XX. yüzyıl başlarında ise İtalyan işgali 

yüzünden kapanmak durumunda kalmıştır. Zâviyeye ait yıkık taş duvarlara ve harap 

durumdaki zâviye hamamına ait kalıntılara dair araştırmaların yapılmıştır. Bu şekilde 

zaviyenin yerinin tespit edilebildiği görülmektedir.
18

 Buna göre, söz konusu zâviye, el-

Beyzâ’nın batısında Derne-Bizgazi yolu üzerinde bulunmakta idi. Bu durum gösteriyor 

ki, Kuzey Afrika’daki Senûsî Tarikatı zâviyeleri, daha çok ana ulaşım yolları üzerinde 

inşâ olunmakta idi. 

el-Beyzâ Zâviyesi: Senûsî Tarikatı’nın da temellerini atmış olan Seyyid 

Muhammed es-Senûsî tarafından 1843 tarihinde Bingazi vilâyeti hudutları dâhilinde, 

Derne-Bingazi ana ulaşım yolu üzerinde el-Beyzâ şehri civarında kurulmuş olan bu 

zâviye, günümüz sınırları açısından ve o dönemin şartları göz önüne alınarak 

düşünüldüğünde Libya’nın ilk büyük zâviyesi kabul edilir. Adı geçen bu zâviye, uzun 

                                                
17 Bu zaviyelerle ilgili derli toplu bilgi için bkz. A. S. ed-Deccânî, a.g.e, s.150-151; M. Çabuk, a.g.m., 

s.223-224. 
18 https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595 (28.06.2021). 

https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595


12 

 

bir müddet Kuzey Afrika’daki Senûsiyye Tarikatı zâviyelerinin merkezliğini yapmıştır. 

Nitekim Seyyid Muhammed es-Senûsî, 1856 yılına kadar aralıklarla bu zâviyede 

hayatını geçirmiş ve icraatlarını bu zâviye üzerinden organize etmiştir. Anılan 

dönemlerde Senûsî zâviyelerinin çoğunluğu vahalarda olup bunların merkezliğini el-

Beyzâ Zâviyesi’nin üstlenmesi gayet tabii idi. el-Beyzâ Zâviyesi’nin inşası ile birlikte 

Libya’daki Senûsî Tarikatı hareketi ilk defa gerçek anlamda rolünü ifa etmeye 

başlamıştır. Bu bağlamda bölge kabilelerinden toplanan çocuklar ve gençler adı geçen 

bu zâviyede hususi bir terbiyeden geçirilmeye başlanmıştır. Kabileler, Kur’ân-ı Kerîm 

hafızlığı, dil ve din öğretimi amacıyla çocuklarını Senûsî zâviyelerine göndermişlerdir. 

Diğer zaviyelerden seçilen başarılı öğrenciler, el-Beyzâ merkez zâviyesinde eğitimlerini 

devam ettirmişlerdir.
19

 1856 yılından itibaren ise el-Cağbûb Zâviyesi inşâ edilmiş ve 

merkezlik bu zaviyenin uhdesine geçmiştir.  

Bingazi Zâviyesi: Şeyh Abdullah et-Tıvâtî tarafından ilk olarak faaliyete 

sokulan Bingazi Zâviyesi, Bingazi şehrinde kurulduğu ve hizmet verdiği için bu şehrin 

adıyla anılmıştır. Bingazi ise Libya topraklarının doğusunda Akdeniz sahilinde, liman 

tarafı batıya yani Trablus istikametine bakan, stratejik öneme sahip bir sahil şehridir. 

Bingazi, Berka bölgesi (Sirenayka) adıyla da bilinmektedir. Bingazi’nin Osmanlı 

Devleti idaresi altında bulunduğu yıllarda kesif bir biçimde faaliyet yürüten bu zâviye, 

diğer zâviyelerde de görüldüğü üzere Osmanlı valileri tarafından destekleniyordu. 

Çünkü bu valiler, Seyyid Muhammed es-Senûsî ve oğullarına büyük ihtiram 

gösteriyorlardı. Valiler, ilgili zâviyenin şeyhlerinin ve müdavimlerinin güvenliğini 

sağlıyorlardı. Nitekim Bingazi Zâviyesi şeyhi Abdürrahim el-Mahcûb, 1856 yılında 

Osmanlı pâyitahtı İstanbul’a gelerek Sultan Abdulmecid’le görüşme imkânı elde etmiş 

ve padişah tarafından kendisine ve zaviyesine bazı haklar ile kolaylıklar tanındığı 

bildirilen bir fermana nail olmuştur. Bu şeyhten sonra yerine geçen Ebu’l-Kasım 

Muhammed el-İsevî de, aynı şekilde Ekim 1860 tarihinde İstanbul’a gelerek Sultan 

Abdülaziz’le görüşmüş ve Senûsî hareketinin o dönemki lideri Muhammed Mehdi es-

Senûsî’ye verilmek üzere sultanın lütuf buyurduğu iyi dilek ve taltif fermanını elden 

teslim almıştı. Bingazi Zâviyesi’nin Osmanlı padişahı tarafından bu şekilde 

desteklenmesi, zamanla yanlış yorumlamalara da neden olmuş, zâviye şeyhleri 

kendilerini vergilerden muaf tutulmuş sayarak gerekli vergi ödemelerinden 

çekinmişlerdir. Bu durum ise zaman zaman Osmanlı yöneticileri ile Senûsî zâviyeleri 

                                                
19 M. F. Şükrî, a.g.m., s.32. 



13 

 

arasında gerginliklere neden olmuştur.
20

 He şeye rağmen Senûsîlik, Kuzey Afrika’da 

XIX. yüzyıl ortalarından itibaren Bingazi Zâviyesi’nin de etkin faaliyetleri ve Osmanlı 

Devleti’nin desteği neticesinde güç kazanmıştır. 

el-Cağbûb Zâviyesi: Senûsîliğin kurucusu Seyyid Muhammed es-Senûsî, 

1854’te Trablusgarp’a geldiğinde bir süre Uzeyyât Zâviyesi'nde ikamet etmişti. O, daha 

sonra Libya’nın doğusunda Mısır sınırında el-Cağbûb denilen kasabada büyük bir 

zâviye inşa ettirerek buraya yerleşti (1856). Bu zâviye sayesinde Cağbûb giderek 

büyüdü. Seyyid Muhammed es-Senûsî’nin gayretleri sonucunda Cağbûb Zâviyesi, Mısır 

ve Mağrib’ten sonra Kuzey Afrika’nın en önemli eğitim merkezi haline geldi.
21

 Hatta 

bu tesis, el-Beyzâ Zâviyesi’nin merkezlik vazifesini de kendi uhdesinde topladı. Diğer 

bir deyişle Senûsî Tarikatı’nın yönetim ve eğitim merkezi uzun bir süre, Trablusgarp ve 

Mısır arasındaki söz konusu bu Cağbûb şehri oldu. Diğer zâviyelerde görev alacak 

şeyhler Cağbûb’daki zâviyede eğitilirlerdi. Cağbûb Zâviyesi'nin inşasının, Senûsî 

hareketinin tarihi ve genel anlamda Libya’daki dinî eğitim ve özellikle de Trablusgarp 

eğitim tarihi açısından büyük bir gelişme olarak addedilebilir. Cağbûb şehri, Libya'nın 

güneydoğusunda, Mısır ile Libya sınırında yer alır. Bu yer, Senûsî zâviyelerinin ve 

hareketin yönetim merkezi seçilene kadar işlevsiz bir vaha olagelmişti. Bu mekân, 

kafilelerin buluşma noktası ve yolcuların geçiş güzergâhı olması hasebiyle Seyyid 

Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin üstâdlık” unvanına atfen Üstâd Zâviyesi olarak da 

adlandırılmıştır. Söz konusu zaviyenin bulunduğu bölge, Tobruk şehrinin yirmi sekiz 

kilometre güneyinde bulunan küçük bir vahadır. Batı Siva Vahası sınırında bulunan bu 

bölge, çorak ve öldürücü sahra ile kuşatılmıştır.
22

  

Cağbûb Zâviyesi, Senûsî ihvanlarının yetişmesi için kurulan yüksek bir enstitü 

seviyesinde idi. Bu zâviye, aynı zamanda muhteva bakımından kapsamlı bir kütüphane 

ile zenginleştirilmişti. Aynı zamanda, naklî ve aklî bilimler ile dil ve fıkıh konularında 

usta âlimlerden oluşan bir grup bu zâviyede dersler vermekte idi. Burada verilen eğitim 

programları, Seyyid Muhammed es-Senûsî’nin belirlediği bir müfredat çerçevesinde ve 

onun gözetiminde gerçekleştirilirdi. Buradaki merkezde aynı anda 700 öğrenci eğitim 

görmekte idi.
23

 Bu zâviyenin idaresinde yer alan görevlilerin liste başında, zaviyenin 

                                                
20 A. Kavas, “Senûsiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.36, TDV Yayınları, Ankara, 

2009, s.537; T. Turan-E. T. Turan, a.g.m., s.190-206. 
21 A. Kavas, “Senûsî, Muhammed bin Ali”, s.530. 
22 et-Tâhir Ahmed ez-Zâvî, Mu’cemu’l-Buldâni’l-Lîbîyye, Trablus, 1968, s.106. 
23 Muhammed et-Tayyip el-Eşheb, Berkatu’l-Arabiyye Beyne Ems ve’l-Yevm, Matbaat el-Haravî, Kahire, 

1936, s.46; M. Çabuk, a.g.m., s.223-224. 



14 

 

idarî işleyişinin mümessili olan zâviye şeyhi ile duruma göre gerektiğinde ona vekâlet 

eden zâviye vekili bulunmaktadır. Zâviyenin yönetim kurulunda bu ikisinden başka 

yöredeki kabilelerin önde gelenleri de rol almakta idi. Zâviyenin şeyhi, zâviyeden ve 

yönetim kurulundan sorumlu olup, bu zat aynı zamanda zâviye ile ilgili dinî sembollerin 

ortaya konması, eğitim hareketinin yürütülmesi, uyuşmazlıkların çözümü ve 

husumetlerin sona erdirilmesinden sorumlu idi. 

el-Cûf Zâviyesi: Trablusgarp’a göre güneybatıda bulunan el-Cûf beldesinde 

açılmış olan bu zâviyenin XIX. asır ortasından itibaren hizmet sunduğu ve XX. asır 

başlarına kadar bu hizmeti sürdürdüğü anlaşılıyor. Zâviyenin ilk şeyhi olarak ise Şeyh 

Ömer Ebû Havvâ el-Fadîl isimli zatın adı geçmektedir. İtalyan işgali esnasında bu 

zâviyenin zarar gördüğü ve çalışmasına son verdiği görülüyor.  

Derne Zâviyesi: Trablusgarp’ın doğusunda Akdeniz sahillerinde, Tobruk-

Bingazi arasında, Libya’nın en mühim iskân beldelerinden biri olan Berka bölgesindeki 

Derne şehrinde XIX. yüzyıl boyunca hizmet veren bu zâviye, Senûsîlik açısından 

Cağbûb gibi mühim merkez kabul edilmiştir. Nitekim Seyyid Muhammed es-Senûsî, 

Derne’ye geldiğinde buradaki zâviyede bir süre kalmış ve ailesini de burada bırakmıştı. 

Esasen Bingazi ve Derne bölgelerinde birden çok Senûsî zâviyesi mevcuttu. Hatta 

bunların sayısı zamanla 50 civarına çıkmıştı. Osmanlı Devleti, diğer Senûsî 

zâviyelerinde olduğu gibi Derne Zâviyesi şeyhlerini de desteklemişlerdir. Sultan II: 

Abdülhamid devrinde 1891 yılında Derne Zâviyesi yöneticisi Şeyh Miftâh Efendi’ye 

500 kuruş maaş tahsis edilmiştir. Zâviye şeyhleri ve mensupları, 1911-1912’deki 

Osmanlı-İtalya harbi esnasında, memleketlerini İtalyan işgaline karşı korumak için 

Osmanlı ordusuna asker temininde yardımcı olmuşlardır. 

Garû Zâviyesi: Muhammed Mehdî es-Senûsî tarafından 1899 yılı civarında Çad 

sınırına yakın Garû’da inşa edilmiş ve tarikatın merkezi yapılmıştır. Ancak kısa süre 

sonra Muhammed Mehdî’nin burada vefat etmesi üzerine söz konusu zaviyenin işlevi 

de azalmış, hatta bölgede Fransız işgali başlamıştır. Fransızların 20 Ocak 1902’de Çad 

gölüne 100 km. mesafedeki bu Senûsî zâviyesini ele geçirip yıkmaları Senûsî hareketine 

büyük bir darbe vurmuştur. Şeyh Muhammed Mehdî es-Senûsî’nin bu olay yüzünden 

vefat ettiği ileri sürülmüştür.
24

 

                                                
24 A. Kavas, “Senûsiyye”, s.536. 



15 

 

el-Hûn Zâviyesi: Trablusgarp bölgesinin güneydoğusunda kalan el-Hûn 

beldesindeki bu zâviyenin temellerini Şeyh Mustafa el-Hûnî atmıştır. el-Hûn, Akdeniz 

sahillerinden içeride çöl bölgelerine yakın olduğu için bulunduğu mevkiin halk için 

önemi büyüktü. XIX. yüzyıl ortalarından XX. yüzyıl ilk çeyreğine kadar faal olan bu 

zâviyenin hizmetlerini noktalaması İtalyan işgallerinde yetkili mercilerin baskısı sonucu 

olmuştur. 

Kafta Zâviyesi: Berka bölgesi zâviyelerindendir. Zâviyenin kurucu şeyhi 

Muhtar b. Ammûr idi.
25

 XX. yüzyıl başlarında İtalyan işgali nedeniyle hizmetinin sona 

erdiğini söylemek mümkündür. 

Kufra (Küfra) Zâviyesi: Geniş, verimli ve binlerce hurma ağacı olan arazilere 

sahip olan Kufra bölgesinde esasen Senûsîler bir değil iki ayrı zâviye inşa etmişlerdi. İki 

zâviye arasındaki mesafe 1,5 saat kadardı. Sözü edilen bu zâviyeler, diğer Senûsî 

zâviyelerinde olduğu gibi bulundukları muhitte birer eğitim merkezi, hastane, aşevi, 

kale, mahkeme, banka, misafirhane gibi işlevlere sahip merkezler haline gelmiştir. 

Kufra’daki zâviyesini kendisine merkez ittihat eden Senûsî lideri Şeyh Muhammed 

Mehdî es-Senûsî’nin tarikatın merkezini Kufra’ya taşıması Osmanlı padişahı II. 

Abdülhamid’i endişelendirmiş ve mektuplar göndererek adı geçen Senûsî şeyhini bu 

konuda ikaz etmiştir. Esasen Senûsîler, Libya’nın güneyinde Kufra’yı kendilerine yeni 

bir merkez yaparak burada başka zâviyeler de açarak bölge halkı arasında İslâm’ın 

yayılmasını amaçlamışlardı. 

el-Kusûr Zâviyesi: Berka bölgesindeki bir diğer Senûsiyye Tarikatı tesisi ise el-

Kusûr Zâviyesi’dir. Kurucusu Şeyh Muhammed el-Mebhût et-Tivâtî idi.
26

 Osmanlı 

Devleti’nin o dönemki Trablusgarp ve Bingazi mutasarrıflıklarının destekleri ile pek 

çok zâviyenin faaliyet göstermesinde olduğu gibi, bu tesis de faaliyetlerine XIX. yüzyıl 

boyunca devam etmiş ve İtalyan işgali ile birlikte XX. yüzyıl başlarında icraatlarına son 

verilmiştir. 

Mara Zâviyesi: Trablusgarp’ın doğusunda Berka bölgesinde hizmet vermekte 

idi. XIX. asırda faaliyet içerisinde olan bu zâviyenin şeyhi, dönemin âlimlerinden Şeyh 

Ömer el-Eşheb idi. 

                                                
25 ed-Deccânî, a.g.e., s.150-151. 
26 ed-Deccânî, a.g.e., s.150-151. 



16 

 

el-Marzuk (el-Murzuk) Zâviyesi: Trablusgarp’ın güneyinde bir hayli uzak bir 

mesafede bulunan Fizan vilayetinde Marzuk (Murzuk) şehrinde kurulmuş olan bu 

zâviyenin bânisi Şeyh Ahmed Ebu’l-Kasım et-Tıvâtî idi. 

Mizdah Zâviyesi: Şeyh Abdullah es-Sünnî’nin kurucusu olduğu bu zâviye, 

Trablusgarp havalisinin güneyinde Garyan şehrini de güneye geçtikten sonra en 

güneyde bulunan Fizan havalisine kadar uzanan ana ulaşım yolu üzerinde dağlık bir 

mıntıkada hizmet vermekte idi. Bu nedenle zâviyenin bölgedeki mevkiinin yöre halkı 

için önemi büyüktü.  

Müsevves Zâviyesi: Kurucusu Şeyh Ahmed Ali Ebû Seyf olup, Berka 

bölgesinde XIX. asırda hizmet sunan zâviyelerdendir.
27

 

er-Racbân Zâviyesi: Trablusgarp vilayetinde güneybatı mıntıkasında faaliyet 

göstermekte olan bu zâviyenin kurucusu Şeyh Ebu’l-Kasım el-İsevî idi. Trablusgarp’a 

bir ölçüde yakın olduğu için daha fazla stratejik konuma sahipti. Osmanlı devlet 

erkânının da desteği ile ilmî, tasavvufî ve sosyal vazifelerini başarıyla yürütmüştür. 

Şahhât Zâviyesi: XIX. yüzyılda Berka bölgesinde faaliyet gösteren 

zâviyelerden biri olup kurucusu Şeyh Mustafa Derdâfî idi. Osmanlı Devlet 

idarecilerinin himayelerinde ilmî ve tedrisî faaliyetlerde bulunarak bölge toplumunun 

sosyal hayatında önemli bir yer edinen zaviyenin, İtalya işgalinin başladığı 1911’li 

yıllarda iş göremez durumda olduğu anlaşılıyor.  

Tâc Zâviyesi: Afrika’da her geçen gün etkilerini arttırmakta olan sömürgeci 

devletlerin baskılarından rahatsız olan Muhammed Mehdî es-Senûsî, Cağbûb 

Zâviyesi’ndeki çalışmalarını sonlandırarak yanına aldığı çok sayıdaki adamıyla 

Kufra’ya geçmiş ve burada Tâc Zâviyesi’ne yerleşmiştir (1895). Bu zâviyede dört yıl 

kadar kalan Muhammed Mehdî, güneye Çad sınırına inerek Garû’da yeni bir zâviye inşâ 

ettirmiştir (1899).
28

 Tâc Zâviyesi, XX. yüzyıl ortalarında bile faaliyette olup, eğitim 

hayatına büyük katkılar sunuyordu. Nitekim Libya Krallığı’nın kurucusu Muhammed 

İdris es-Senûsî (I. İdris)’nin ilk iktidar yıllarında Muhammed Rıza b. Mehdî es-

Senûsî’nin beşinci oğlu Hasan es-Senûsî, Mısır’a yüksek tahsile gitmeden önce ilk 

eğitimini Kufra’daki Tâc Zâviyesi’nde almıştı.
29

 

                                                
27 ed-Deccânî, a.g.e., s.150-151. 
28 A. Kavas, “Senûsî, Muhammed Mehdî”, s.533. 
29 A. Kavas, “Senûsiyye”, s.536. 



17 

 

et-Taylamûn Zâviyesi: Trablusgarp havalisinde Berka bölgesi zâviyelerinden 

biri de et-Taylamûn Zâviyesi idi. Kurucusu dönemin ilim adamlarından Şeyh Mustafa 

el-Mahcûb idi. Bingazi şehrinin güneyine düşen bu tesis, XIX. yüzyılda faal durumda 

iken XX. yüzyılda işgal döneminin başlamasıyla çalışmaları sona ermiştir. 

Üstâd Zâviyesi: Bkz. el-Cağbûb Zâviyesi. 

Yukarıda kısaca bahsedilen bu zâviyelerin yanında Kuzey Afrika’da daha çok 

sayıda Senûsî zâviyesi mevcut idi. Bunlardan Bingazi, Trablusgarp, Tunus, Sudan ve 

Mısır memleketlerindeki zâviyelerin isimlerinin listesi önceki çalışmalarda ortaya 

konulmuştur.
30

 

Osmanlı Devleti döneminde Trablusgarp’ta ilmî hayatta ve geleneksel eğitim 

modeli içerisinde Mâlikî mezhebi meşrepli zâviyelerin büyük önemi bulunmakta idi. Bu 

zâviyelerin konumları, isimleri, kuruluş dönemleri farklı olmasına rağmen bu tesisler 

dinî, ilmî, sosyal açılardan ve özellikle de Mâlikî mezhebi öğretilerinin eğitimi için çok 

mühim mekânlardır.
31

 Ülkede Mâlikî mezhebi öğretilerine ve eğitim anlayışına katkı 

sağlayan bu tarz zâviyelerin başında Şeyh Atiye Zâviyesi (Trablusgarp), Şeyh Yakup 

Zâviyesi, Ulu Zâviye, Şeyh Ahmed ez-Zerrûk Zâviyesi (Misrâta), Şeyh Abdüsselam el-

Esmer Zâviyesi (Zelîten), Şeyh ed-Dukkâlî Zâviyesi (Mısallâta) ve daha birkaç zâviye 

daha gelmektedir. 

4. Senûsiyye Tarikatı Zâviyelerinin İşleyiş Özellikleri ve Sosyal Hizmetleri 

Kuzey Afrika’da Senûsîyye zâviyeleri, kurucusuyla aynı ismi taşıyan sûfî 

tarikatın ortaya çıkışıyla zuhur etmiştir. Bu zâviyeler, Cezayir asıllı din âlimlerinden 

Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî’ye nispet edilmiştir ki, yukarıda kendisinden ve 

oğullarından bahsedilmişti. Kurucusu, tarikatın hem dünyevi hem de dinî birçok hedefi 

gerçekleştirmesini amaç edinmiş ve zâviyeleri de bu duruma göre teşkilatlandırmıştır.  

Senûsî zaviyelerinin âdeta birer eğitim müessesesi gibi vazife gördüğüne dair 

önemli deliller mevcuttur. Her şeyden önce Senûsî Tarikatı’nın müessisi olan Seyyid 

Muhammed es-Senûsî, daha gençlik yıllarından itibaren, yani XIX. yüzyıl ilk yarısı 

boyunca İslâm dünyasının durumunun her geçen gün daha da kötüye gittiğini görmüş; 

İslâmî güçlerin parçalanması ve Avrupalı sömürge devletlerinin hırsları karşısında İslâm 

Arap ülkelerinin tamamına hükmeden Osmanlı İmparatorluğu’nda büyük bir zafiyet 

                                                
30 T. Turan-E. T. Turan, a.g.m., s.194-195. 
31 Muhammed el-Hâdî Ebû Acîle, Siyasetü Hukkâmi’l-Üsrati Karamanlılar ve Eseruhâ fî Zuhûri ve 

Tatavvuri’l-İlmiyye fî Eyâleti Trablusgarp, ed-Dâru’t-Tunûsiyye li’n-neşr, 1988, s.20. 



18 

 

meydana geldiğini fark etmiştir. Buna ek olarak Osmanlı yönetiminin nüfuzunun Kuzey 

Afrika hattında kıyı şeridi ve sahil kentlerinden öteye geçemediğini, eğitimin bu 

bölgelerde kısmen modernize olabildiğini, iç bölgelerde ise eğitim ve tedris hayatında 

Osmanlı etkisinin daha da zayıf kaldığını tespit etmekte gecikmemiştir.
32

 Ayrıca İslâm 

beldelerinin her bir köşesinde fikirleri birbiriyle çatışan ve birbirini istemeyen çok 

sayıda tarikat ve muhtelif fikir akımları da ortaya çıkmış olup, bu çok başlılık Seyyid 

Muhammed es-Senûsî’nin de dikkatini celp etmiştir.
33

  

Bu bağlamda Seyyid Muhammed es-Senûsî, içinden çıktığı İslâm toplumunun 

ve daha özel manada Kuzey Afrikalı Müslümanların necatı için yeni bir eğitim ve ilim 

seferberliğine olan ihtiyacı en derin şekliyle hissetmeye başlamıştır. Başka bir deyişle o, 

bütün enerjisini ve bilgi birikimini, siyasi erki de fazla ürkütmemek kaydıyla, sivil 

Müslüman halkın eğitim ve terbiyesine hasretmiştir. Böyle olunca, Seyyid 

Muhammed’in öncülüğünde tesis olunan Senûsî Tarikatı zâviyelerinin ilmî düzeyde 

üstlenmiş oldukları roller de daha iyi anlaşılmış oluyor. 

Kuzey Afrika’da Senûsîye zâviyeleri, birinci planda Trablusgarp ve Bingazi 

(bugünkü Libya geneli) bölgelerinde genişleme alanı bulmakla beraber, zamanla pek 

çok Afrika ülkesinde ve hatta Arabistan coğrafyasında da yayılma imkânı bulmuştur. 

Bu manada Senûsî zâviyeleri en başta Trablusgarp ve Bingazi vilâyetlerinde karşımıza 

çıkmaktadır ki mesela XIX. yüzyıl boyunca sadece Berka bölgesinde 64 adet Senûsî 

zaviyesi tespit edilmiştir. Buna ek olarak söz konusu zâviyeler Mısır’da 47, Trablus’ta 

20, Arabistan ve Hicaz’da 25, Afrika Sudan’ında 19, Trablusgarp’ın en güneyindeki 

Fizan bölgesinde 18, Tunus’ta 16, Kufra’da 9 ve Cezayir’de 1 adet olmak üzere geniş 

bir muhitte gelişim göstermiş ve yayılma imkânı elde etmiştir.
34

 

Senûsî hareketine ait zâviyeler, Kuzey Afrika ulaşım hatları üzerinde her taraftan 

gelen misafirlerin ağırlandığı, dolayısıyla birbirinden farklı bölgelerden gelen ve ırkları, 

mezhepleri, tasavvufî bağlantıları farklı insan toplulukları arasındaki etkileşimin 

artmasını sağlayan kültür aşılayıcısı görevini başarıyla icra ettiler. Öyle ki bu zâviyeler, 

İslâm’ın öğretildiği birer merkez şeklinde yapılandırılmakta olup, buralarda her türlü 

İslâmî tedrisata yer verilmekte idi. Afrika’nın güney ülkelerinden değişik nedenlerle 

kuzeye gelen kabile gençleri ve yine aynı bölgelerden getirilen köleler, zikri geçen bu 

                                                
32 M. F. Şükrî, a.g.e., s.29-30. 
33 Rafet Guneymî eş-Şeyh, Tatavvur et-Ta’lîm fî Libya fi’l-Asri’l-Hadîs, Dâru’l-Tanmiya Li’n-Neşr ve’t-

Tevzia, Trablus, Libya, 1972, s.97-98. 
34 N. Artuç, a.g.e., s.52. 



19 

 

zâviyelerde İslâm dinine intisap etmekle kalmıyorlar, almış oldukları eğitimle İslâmî 

literatüre de hâkim duruma geliyorlardı. Buna ek olarak, çevrede açılmaya devam eden 

Senûsî zâviyeleri çevresinde ziraata açılan arazilerde ziraat, ticaret ve el sanatları 

konularında meslek eğitimi almalarına da imkân tanınmış oluyordu. Bu şekilde dinî, 

tasavvufi, ilmî, sınaî yönlerde kendilerini geliştirme fırsatı bulan Afrikalı gençler, 

yetişmiş beyin gücü olarak memleketlerine gönderiliyorlardı. Bunlar, zâviyeler 

çevresinde ve gittikleri memleketlerde İslâm’ın yayılmasına katkı sunuyorlardı.
35

 

Bugünkü Libya toprakları esas alındığında ülkenin doğusunda Akdeniz 

sahillerinde bulunan Bingazi’den güneyde Veday’a ve oradan daha güneye uzanan 

ticaret yolu, XIX. yüzyıl ikinci yarısında giderek önemini arttırdı. Bu şekilde 

Trablusgarp şehrinden başlayıp Fizan’ın merkezindeki Marzuk / Merzük / Murzuk’a 

uzanan tarihî ticaret yoluna alternatif olarak Çad’dan Veday’a uzanan yeni bir güzergâh 

oluşturuldu. Böylece Bingazi’den hareket eden tüccarlar, güney istikametinde 

ilerleyerek Kufra’dan geçip Çad’ın güneydoğu bölgesinde hüküm süren Veday 

Sultanlığı’nın merkezi Abeşe’ye rahatlıkla ulaşabiliyorlardı. Bahsi geçen güzergâh 

boyunca, tüccarların geçtikleri bütün yerleşim yerleri üzerinde Senûsî zâviyeleri 

açılmaya başlandı.
36

 

Söz konusu Senûsî Tarikatı hareketi, dinî – tasavvufî – ilmî yapısının yanında 

aynı zamanda siyasi, iktisadi ve askerî bir teşkilat olup, geniş coğrafyalarda kalabalık 

kitleler üzerinde etkiye sahipti. Öyle ki bahsi geçen bu tarikatın mensupları silahlı, 

binek sahibi, her zaman savaşa hazır vaziyette idiler.
37

 

Zâviye teşkilatı üzerinden yapılanma sürdüren Senûsilik, kavşak noktalarını, 

sahil güzergâhını, su kaynaklarını ve ticaret yollarını kontrol altında tutmaya çalıştı. 

Yaygın zâviye ağı sayesinde zâviyeler arasındaki mesafe ortalama altı saate düştü. 

Senûsîler diğer dervişlerden farklı olarak bir yandan ilim öğrenirken diğer yandan da 

ziraat ve ticaretle uğraştılar. Her zâviyenin çevresinde tarla, bağ, bahçe ve koyun, keçi, 

sığır gibi hayvanları vardı. Zâviye çevreleri kısa zamanda genişlemeye müsaitti. Senûsî 

müritleri ve köleler bunları ekip biçerek mahsul elde ederdi. Diğer zâviyelere de 

mahsulden gönderilir, ürün fazlası sahile götürülüp kumaş, şeker, sabun, çay gibi lazım 

olan mallarla değişim yapılırdı. Senûsî zâviyeleri genellikle ülkelerin en çalışkan 

                                                
35 A. Kavas, “Senûsî, Muhammed Mehdî”, s.530-531. 
36 A. Kavas, a.g.m., s.531. 
37 M. Çabuk, a.g.m., s.223. 



20 

 

insanlarının ikamet ettiği ve en verimli araziler çevresinde kuruldu. Böyle olunca da 

dönem itibarıyla memleketin en güzel ve kaliteli ürünlerini Senûsî zâviyelerinde 

istihdam olunan bireyler yetiştirmeye başladılar. Senûsîlerin ana yerleşim yerleri Kufra, 

Siva ve el-Cağbûb çevreleri başta olmak üzere Kuzey Afrika genelinde ilmî, kültürel ve 

ticarî inisiyatif, söz konusu bu tarikat mensuplarının eline geçmiş oldu. Hatta Senûsîler 

Doğu Sahra’da bile ticaretin gelişimine katkı sundular.
38

  

Yukarıda bahsedilen bütün bu iktisadî ve dolayısıyla siyasi avantajlardan 

hareketle zâviye hizmetine giren / girmeyi kabul eden veya etmek zorunda kalan 

Afrikalı kabilelere mensup gençler, askerî ve ticari amaçlarla istihdam edilip, 

kendilerine yeni bir hareket alanı yarattılar. Ancak bütün bunlardan öte, Senûsî 

zaviyelerine intisap eden Kuzey Afrikalı genç nesiller, buralarda kendilerini yüksek bir 

ilmî tedris halkası içerisinde buldular. Bu manada Senûsî zâviyelerinin işleyişi 

içerisinde eğitim öğretim faaliyetlerine, ilmî araştırmalara ve İslâm dini temelli fikir 

üretme eylemlerine geniş yer verilmiştir. Zâviyelerdeki klasik usûl işleyişle ilgili 

gündelik akışı sağlayan maddi birikim, vakıf müessesesi dâhilinde ele alınabilir. Şöyle 

ki sözü edilen bu zâviyelerdeki vakıf emlâkinden sorumlu vekiller bulunmakta olup, 

bunlar zâviyelerin mülklerinin ve bakımlarının denetimini yaparlardı. Zâviyenin 

mallarını ve ürünlerini bunlara ayrılan özel mekânlarda himaye etmekle sorumlu 

mütevelli (vakıf müdürü) bulunurdu. Vekillerin en mühim vazifelerinden biri, vakfın 

gelirlerinin öğrencilere dağıtılması, zâviyedeki eğitim sürecini ve buna ilişkin işleri 

yürüten müderrislerin ücretlerini tedarik etmekti. Zâviyelerde ders veren âlimler, 

öğrencilerine o dönemdeki eğitim organizasyonunun bir türünü temsil eden, idrak ve 

anlamaya dayalı seçkin ilmî icazetleri vermiş olmakla, Kuzey Afrika topraklarında 

büyük bir ilmî hizmet sunmuş olmakta idiler. Çünkü ülkede bu vazifeyi icra edecek 

profesyonel mahiyette ve modern manada bir okullar zinciri mevcut değildi. O dönemde 

meşhur âlimlerin birçoğu Arapça, Fıkıh ve İslâmî eğitim gibi dersler vasıtasıyla, eğitim 

sistemi ile çevre ve toplum arasında irtibat kurma imkânı sunmuşlardır.
39

 Bu süreç 

devam ettiği müddetçe genel manada Libya başta olmak üzere Kuzey Afrika 

havalisinde, dinî ve geleneksel manada misyonunu devam ettirecek olan dinî tedris 

mekteplerinin (zâviyelerin) ortaya çıkışı da sürmüştür.  

                                                
38 M. Çabuk, a.g.m., s.223-224. 
39 Muhammed Acac el-Hatîb, Usûlü’l-Hadîs ve ‘Ulûmuhu ve Mustelahatuhu, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 1981, 

s.236 vd. 



21 

 

XIX. yüzyılda Trablusgarp ve Bingazi vilâyetleri genelinde hayatın ana 

merkezini oluşturan Senûsiyye Tarikatı zâviyeleri zamanla, âdeta bir ilim enstitüsü, 

ıslah merkezi, uyuşmazlıkların çözüldüğü bir dava mahkemesi, Kur’ân-ı Kerîm hafızlık 

medresesi, insanların eğitimi ve tarikatın vaizlerinin yetiştirildiği bir merkez statüsü 

kazanmıştır. Bu anlamda her zâviyenin; namaz için bir mescidi ve Kur’ân-ı Kerîm 

eğitimi için sınıfı bulunmasının yanı sıra, misafirlerin karşılanması ve üç gün boyunca 

misafir edilmesi için özel bir konuk evi de hazır bulundurulmuştur. Zâviyelerin bütün 

bu alt yapı ihtiyaçları, çevrede ikamet eden göçebe aşiretlerden temin edilmiştir. Bu 

manada Berka bölgesi sakinleri, Senûsiyye zâviyelerine sınırsız destek vermişler ve her 

türlü maddi katkıyı sağlamışlardır. Bu şekilde Senûsiyye hareketi zâviyeleri, Kuzey 

Afrika’nın mühim bir kesiminde kabileler arası işbirliği ve eşgüdümün tesisi noktasında 

merkezî bir rol üstlenmeye de başlamıştır. Yani Senûsiyye Tarikatı hareketi, zamanla 

kabileler üstü bir idari mekanizma görevi görmüştür. Bu konuda mesafe 

kaydedilebilmesinin arka planında ise bu hareketin sahip olduğu siyasi potansiyel 

bulunmakta idi. Bu siyasi gücü ise tarikatın kurucusu Seyyid Muhammed es-Senûsî ve 

onun ölümüyle yerini dolduran oğulları ellerinde bulundurmuşlar ve gerektiği şekilde 

yeniden planlamışlardır. Esasen Senûsiyye zâviyelerindeki iş ve işlemlerin takipçisi, her 

türlü problemin çözüm sahibi zâviyenin şeyhidir. Bu zat, zâviye bünyesinde şekillenen 

eğitim-öğretim hayatını planlayan, ahlakî terbiyeyi kontrol ve düzeni muhafaza eden, 

zaviyeye gelen kafilelerle ilgilenen, çevre halkların saygısını kazanmış, tam bir yetkili 

müdür mevkiindedir. Senûsî zâviyelerinin idaresini ellerinde tutan bütün bu şeyhler ise 

merkezdeki zaviyesinin (el-Beyzâ) başında işleri yürüten Seyyid Muhammed es-

Senûsî’ye tâbi olup, bunlar onun direktifleri dışında her hangi bir karara imza atma veya 

uygulamaya sokma cesareti gösteremezlerdi.
40

  

Senûsiyye zâviyeleri, yukarıda bahsettiğimiz eylemler ve yürüttüğü misyon 

sonucunda, takibat ve yazışmalar açısından birbirleriyle bağlantılı hale gelmişlerdir. Bir 

zâviyeye mensup olan herkes, “ihvan” (kardeş) olarak bilinirdi. İhvanlar ise Senûsî 

Tarikatı hareketine tutunup, bu tarikatın virdine sarılmışlardır. Bu ihvanların birinci 

önemli halkası tarikatın bağlı zâviyelerini temsil eden din âlimleridir. Bu âlimlerin önde 

gelenleri, günümüz mantığına göre düşünüldüğünde bir çeşit Araştırma ve Eğitim 

Enstitüsü fonksiyonunu icra eden el-Cağbûb şehrinde ve duruma göre merkezî 

zaviyelerde ilmî dersler verirlerdi. Bu sınıf, İhvan Meclisi olarak bilinen danışma 

                                                
40 R. G. eş-Şeyh, a.g.e., s.100-102; T. A. ez-Zâvî, a.g.e., s.106. 



22 

 

kurulundan oluşur ve merkezleri Senûsî imamının yakınında olurdu. Dolayısıyla 

Senûsiyye Tarikatı hareketinin Kuzey Afrika’da yayılım göstermesi açısından bu 

âlimlerin ilmî düzeyi büyük öneme sahipti. Çünkü onların va’z ve nasihatleri sayesinde 

bölge halklarının ve kabilelere mensup gençlerin terbiyesinde istenilen mesafe 

kaydedilebilecekti. 

Senûsiyye Tarikatı ihvanından ikinci önemli halka ise zâviyelerin işleyişini 

yürüten, düzeni sağlayan ve merkezle irtibatı kurarak, genel zâviye politikalarını 

oluşturan şeyhlerdir ki bunlara yeri geldiğinde yukarıda atıflarda bulunulmuştu. Bu 

zâviye şeyhlerinin de ekserinin ilmî sınıftan geldiği biliniyor. Bunlar, genellikle Senûsî 

zâviyelerinin mezunları, Kur’ân hafızları, İslâm ülkelerinden gelen muhacirler ve tarikat 

sahibinin hizmetinde bulunmak için kendi özel işlerini terk edenler arasından sivrilerek 

yükselirlerdi.
41

 Sonuç olarak zâviye şeyhlerinin ilmî kapasitelerinin seviyesi, 

zâviyelerin eğitim – öğretim potansiyelini ve kurum içerisinde ilme olan ilgiyi müspet 

veya menfi manada etkilemekte idi. 

Kuzey Afrika’da, coğrafi imkânlar nispetinde Senûsî Tarikatı zâviyeleri çevreyi 

görebilecek yüksek bir tepeye inşa edilmişlerdir. Zâviyeyi yöneten şeyhin adına onun 

mescidini, medresesini ve evini, zaviyeye merbut kabileler yapardı. Buraya müdahale 

edilmesine ve saldırıya uğramasına veya tehdit edilmesine de müsaade edilmezdi. 

Zâviye şeyhinin kıyafetleri, silahı, atı ve evlilik masrafları zâviyenin gelirlerinden 

karşılanırdı. Zâviye şeyhinin, çocuklarına öğretmen, mescide müezzin tayin etme, 

gereksinime göre işçi ve hizmetli istihdam etme hakkı vardı ve buna ilişkin masraflar 

zâviyenin kaynaklarından karşılanırdı. Her zâviyenin yetkisinin sona erdiği belli sınırlar 

vardı. Zâviye şeyhleri, zâviyelerle ilgili işlerin yürütülmesi adına düzenli toplantılar 

yapmak durumunda kalırlardı.
42

  

Birbiriyle çatışan kabileler arasındaki uyuşmazlıkların ve ihtilafların çözümü 

için Senûsî zâviyeleri, bazı iç düzenlemeler ve kurallara sahip olmak durumunda 

kalmıştır. Bütün bu düzen ve kurallar, kabile mensupları ve ihvanların tarikat sahibine 

sadık kalmasını sağlamış ve bu da sistemin başarısını ve gelişimini artırmıştır.  

5. Senûsî Zâviyelerinin İlme Hizmetleri 

                                                
41 Muhammed et-Tayyib el-Eşheb, Ömer el-Muhtar, Abtalu’l-Cihad ve’s-Siyase fi Libya, Neşr. 

Mektebetu’l-Kahire, 1958, s.35. 
42 R. G. eş-Şeyh, a.g.e., s.103-104. 



23 

 

Kuzey Afrika’da XIX. yüzyılın siyasi, sosyal, dinî ve ilmî hayatına damgasını 

vuran Senûsî hareketi, o dönemde İslâm âleminin etkilendiği şiddetli krizlerden 

kurtuluşun, Müslümanların İslâm’ın temel değerlerine bağlı ve onun özünü benimsemiş 

olmakla mümkün olabileceğini dile getiren bir politika izlemiştir. Bu bağlamda, Seyyid 

Muhammed es-Senûsî, Berka’da bulunan kabileleri yanına çekmeye başlamış, onlara 

İslâm ülkelerinde hakiki ve şer’î İslâmî esaslara göre bir yönetimin şekillenmesi 

gerektiği üzerine bir dinî –siyasi propaganda tatbik etmiştir.
43

 Bunu başarıyla 

tamamlayabilmek için ise pek tabiidir ki kabilelerden topladığı çocuk ve gençleri 

zâviyesinde hususi bir terbiyeden geçirmeye önem vermiştir. Seyyid Muhammed es-

Senûsî, Libya'daki ilk dönem faaliyetlerini zâviyelerin inşasına, kabilelerdeki 

nüfuzunun pekiştirilmesini sağlayarak merkezlerinin tesis edilmesine, onların bu 

merkezlere davet edilmesine ve eğitimlerine harcamıştır. Böylece her kabilenin bir ya 

da daha fazla zâviyesi ortaya çıkmış, bu kabileler Kur’ân-ı Kerîm hafızlığı, dil ve din 

öğretimi amacıyla çocuklarını bu zâviyelere göndermişlerdir. Bu öğrencilerden başarılı 

olanlar, el-Beyzâ merkez zâviyesinde eğitimlerini devam ettirmişlerdir.
44

 

Senûsi Tarikatı’nın dikkat çekici bir özelliği, hizmetinde tuttuğu çocukları ve 

gençleri, tarikatın geliştirdiği eğitim politikaları çerçevesinde ilmî bir terbiyeye tâbi 

tutmasıdır. Dolayısıyla bu tarikata ait zâviyeler, bir nevi eğitim-öğretim müessesesi 

fonksiyonu üstlendiler. Böyle olduğu için de sözü edilen bu zâviyelerde ilmî kapasitesi 

belli bir seviyenin üzerinde olan ilim ehli istihdam edilmeye özen gösterildi. Bu manada 

Senûsî zaviyelerinin birer eğitim yuvası yani bir nevi okul olduğunu belirtmekte yarar 

vardır. Kuzey Afrikalı ve Büyük Sahra bölgesine mensup kabilelerin içinden çıkan 

gençler, bir manada Senûsî Tarikatı Zâviyesi Mektebi şeklinde tanımlayabileceğimiz bu 

ilim yuvalarında İslâmî kültür dairesi çerçevesinde ilim tahsili imkânı elde ettiler. 

Anılan bu zaviyelerden mezun olan Müslüman Afrikalı gençlerden ilme merakı olanlar 

ise yoluna devam edip, bizzat kendileri de bu zâviyelerde ders verebilecek ilmî kudrete 

mâlik birer muallim / müderris veya tarikat şeyhi kimliği kazandılar. 

Kuzey Afrika’nın en mühim sıklet merkezi mevkiinde olan bugünkü Libya 

(Trablusgarp, Bingazi, Derne, Tobruk hattı ve güneyde Fizan) topraklarında Osmanlı 

idari dönemi boyunca geleneksel ve dinî eğitim muhtevalı Senûsî zâviyelerinde öğrenim 

gören öğrencilerin eğitimlerinin XX. asır başlarına kadar herhangi bir kesintiye 

                                                
43 M. F. Şükrî, a.g.e., s.30-31; R. G. eş-Şeyh, a.g.e., s.100. 
44 M. F. Şükrî, a.g.e., s.32. 



24 

 

uğramadığını, söz konusu kurumların kültür ve ilim alanında sahip oldukları öncü rolü 

yerine getirmeye devam ettiklerini belirtmek gerekir.  

Kuzey Afrika havalisindeki zâviyeler, hususi bilimsel sistemde üstlendikleri rolü 

yerine getirmede iki kısma ayrılmıştır. Bunlardan birinci kısım, Kur’ân-ı Kerîm 

talebelerine mahsus olmak üzere Kur’ân’ı henüz ezberlememiş olan öğrencilerin bir an 

evvel ezberlemeleri hususundaki çalışmaları kapsamaktadır. Diğer bir özel kısım ise 

dinî ilimleri tahsil eden talebelere mahsus olmak üzere Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemiş 

olan öğrencilerden eğitimlerini Arap Dili, Hadîs, Sünnet ve Fıkıh gibi diğer ilmî 

konularda devam ettirmeye çalışan öğrenciler için hasredilmiştir.
45

 Bu ayrımdaki amaç, 

öğrencinin ilim ve irfan adına öğrendiklerinin, iki ana unsur olan Kur’ân ve Sünnet’ten 

ayrılmamasıdır. Bu durum, eğitimin bu zâviyelerde uzun ve kısa olması yönünden farklı 

nitelikler kazanmasına yol açmıştır. Diğer ilim konularında eğitimlerini devam ettirmek 

isteyen talebe, durumları uygun olduğu müddetçe yukarıda değinilen birkaç kitabı 

kapsayan fıkıh müfredatı çalışması yapmakta idiler. 

Zâviyelerde uygulanan eğitim sistemi, kısımlar halinde gerçekleştirilmek üzere 

en az üç bölümden oluşmakta idi. Bunlardan ilki Kur’ân’ı ezberlerinden yazabilen 

öğrenciler halkasıdır. Bu aşamadaki öğrenciler, öncelikle Kur’ân-ı Kerîm’i ezberlemiş 

ve ikinci halkada ise Kur’ân'ın yazımı eğitimine devam etmiş olmakta idiler. İkinci 

bölümdeki öğrenciler imlâ usulüne uygun yazı yazabilenler olup, bunlar yazmaya ve 

ezber yapmaya devam edenlerden oluşurdu. Bu grupta öğrencilerin başında olan ve 

eğitimde ileri aşamada bulunan kıdemli bir talebe, kitabet ve kıraat usûlünün 

öğretiminde onlarla ilgilenirdi. Ezberde ilerleme kaydetmiş olan öğrenciler, zâviyede 

görevli fıkıh hocasına, talebeye yazı yazdırma ve onları denetleme hususlarında yardım 

ederlerdi. Bunlara şeyhu’l-küttâb denilirdi.
46

 

Zâviyelerde icra edilen eğitimin seyrine ve yöntemine gelince; bu tesislerde 

resmî vazifeye sahip fakih, sabahları zâviyeye gelerek öğrencilere yazı yazdırır, 

levhalarının (yazı tahtalarının) tashihini yapar, önceki yazdığı levhaların kontrolünü 

sağlar ve sonrasında aynı gün yazdıklarının tilavetini gün ortasına kadar yapmaları için 

onları kendi başlarına bırakırdı. Gün ortasında öğrenciler öğlen namazı vaktine kadar 

istirahat eder ve namazdan sonra akşama kadar tilavete devam ederlerdi. Akşam vakti 

                                                
45 R. G. eş-Şeyh, a.g.e., s.97. 
46 Gays Abdullah el-Arabî, Trablusgarp / Libya'da 1844-1943 Yılları Arasında Eğitim Sistemi, Doktora 

Tezi, Karabük, 2019, s.167 vd. 



25 

 

ise öğrencinin önceki ezberi gözden geçirilirdi. Şöyle ki akşam namazı ile yatsı namazı 

arasında yapılan tilavet, pazartesi ve perşembe geceleri dışında haftanın tüm günleri 

boyunca tekrar edilirdi. Yatsı namazından sonra gece yarısına kadar devam eden tilavet, 

pazartesi ve perşembe geceleri yapılmakta olup bu tilavet, yatsı vakti veya karanlık 

vakti olarak adlandırılırdı. Şafak vaktinden gün doğumuna kadar yapılan tilavet, 

pazartesi ve perşembe günleri dışında haftanın her günü yapılmakta olup, bu ise serve 

tilaveti olarak adlandırılırdı. Zâviyelerde talebenin harçlıkları ve fakihlerin maaşları 

vakıf müessesesi kapsamında biriken meblağdan sarfedilerek karşılanırdı. 

Söz konusu zâviyelerdeki eğitimin, Senûsî tarikatının ilan ettiği şekilde 

yürütülmesi adına bir takım yol ve yöntemler izlenmiştir. Bu çerçevede Senûsî 

zâviyelerinde İslâm hükümlerinin ve ilkelerinin ilmî anlamda uygulanması gerekmekte 

idi. Bu hükümler ve ilkeler, ihvanların, müritlerin ve vaizlerin inançlarını savunabilecek 

birer asker haline gelmeleri için onların hazırlanması, eğitilmesi ve silah taşıyabilecek 

düzeyde vasıflandırılması yoluyla tatbik edilirdi. Bu sistem, aynı zamanda, onların 

pratik anlamda kötülükten uzak durmalarını ve fazilete yani erdeme bağlı olmalarını 

sağlamakta idi. Bu anlamda zâviyeler ve onları çevreleyen yerler kutsal alanlar olup, hiç 

kimse onların bu kutsallığını ihlal etmeye veya zâviyelere gelen vatandaşlara kötü örnek 

olacak eylemler peşinde koşmaya cesaret edemezdi. Bu eğitim, başlangıçta ve birinci 

planda dinî işleri kapsamakla birlikte, toprağın ekilmesi, binicilik, silah taşıma ve genel 

manada ahlakî eğitim vb. sosyal – kültürel ve iktisadî işleri de kapsamakta idi.
47

  

Senûsî zâviyeleri bünyesinde tatbik edilmiş olan eğitim sistemi dâhilinde 

Kur’ân-ı Kerîm’in ezberlenmesi, dil ve din esaslarının öğretilmesi için okul inşası, 

farzların edası, insanlara vaz ve nasihat edilmesi, ihvanların toplu olarak Kur’ân tilaveti 

ve zikir yapmaları için mescid inşası vb. etkinlikler öne çıkmıştır. Kur’ân-ı Kerîm 

hafızlığında mükemmelliğe erişen öğrenciler, müderrislerin ve öğrencilerin faydalandığı 

büyük kütüphanelere sahip olan ve büyük enstitüler olarak kabul gören mezkûr el-

Beyzâ Zâviyesi ile el-Cağbûb Zâviyesi tedrisatına dâhil olurlardı. Zâviyelerde okutulan 

dinî ve ilmî derslerden olarak Kur’ân-ı Kerîm tefsiri ile Hadîs ve Fıkıh Usûlü yanında 

Ferâiz, Tasavvuf, Tevhîd, Nahiv, Sarf, Belâgat, Edebiyat ve Aruz gibi diğer İslâmî 

ilimleri de kapsamaktaydı.
48

 el-Cağbûb Zâviyesi’nde en kudretli ve meşhur âlimler ders 

                                                
47 Muhammed et-Tayyib el-Eşheb, el-Senûsî el-Kabir, Dâru’l-Fikr, Beyrut, Lübnan, 1956, s.30. 
48 R. G. eş-Şeyh, a.g.e., s.106. 



26 

 

vermişler, bu manada adı geçen müessese, yüksek tahsil yapılan bir yükseköğretim 

kurumu unvanı almıştır. 

Senûsî zâviyelerinde Dil Bilimleri, Sünnet ve Fıkıh ilimleriyle ilgili olan diğer 

dinî derslerin tedrisatı eğitim görevini yerine getiren âlimler tarafından yerine 

getirilmiştir. Eğitim ve Fıkıh ilmiyle ilgili olarak es-Sûfî'nin, Şerhu ibni Türkî li’l-

Aşmaviyye’ye haşiyesi, İbnu’l-Hasan'ın, Ebû Zeyd el-Kayrevânî risalesine yazdığı şerh, 

ez-Zerzir’in, Muhtasar-ı Halil Şerhi, Cevheretu İbrahim fi’t-Tevhid ve çeşitli 

zâviyelerde okutulan diğer kitaplar ile muhtelif ilimlerden istifade edilmiştir.
49

 Kendisi 

de bir âlim olarak Seyyid Muhammed es-Senûsî, dinî ve ilmî eserler kaleme almıştır. Bu 

zatın kalem aldığı bu eserler, onun Kuzey Afrika Müslümanları üzerindeki büyük tesir 

gücüne ve söz konusu memleketlerdeki İslâmî kültürün güç kazanmasındaki mühim 

katkısına işaret etmektedir. Burada adı geçen bu âlimin kaleme aldığı belli başlı eserleri 

sıralamakla iktifa ediyoruz:
50

 ed-Dürerü’s-Seniyye fî Ahbâri’s-Sülâleti’l-İdrîsiyye, 

Bugyetü’l-Makâsıd fî Hülâsatı’r-Râsıd, es-Selsebîlü’l-Ma’în fî’t-Târâiki’l-Erbaîn, 

Îkâzu’l-Vesnân fî’l-Ameli bi’l-Hadîs ve’l-Kur’ân, el-Müselselâtü’l-‘Aşere fi’l-Ehâdîsi’n-

Nebeviyye, Şifâu’s-Sadr, el-Menhelü’r-Reviyyü’r-Râik fî Esânidi’l-‘İlm ve Usûli’t-

Tarâik, Mukaddimetü Muvatta‘i’l-İmam Mâlik. 

Senûsî hareketi ile zâviyeleri ve eğitim sistemine ilişkin verilen bu bilgiler 

dışında, ayrıca diğer bazı noktalara ve gerçeklere de değinilmesi icap etmektedir. Bu 

manada Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî, öncülüğünü yaptığı davasında ve bunun 

neşrinde hiçbir sûrette şiddete başvurmamış, bilakis hedeflerini gerçekleştirmek için din 

müessesesini şiar edinmiştir. Böyle olunca bahis konusu bu zâviyelerin işleyişinde 

birinci derecede İslâm dini ve ona tâbi İslâmî ilimler merkezli bir anlayış tesis ve bina 

olunmuştur. Senûsî hareketi üzerinden Kuzey Afrika’da XIX. asır ortalarında tesis 

olunan eğitim alanıyla ilgili olarak, zâviyelerin esas itibarıyla geleneksel eğitim 

sistemini temel aldığını söylemek gerekir. Denilebilir ki bu zâviyelerin eğitim 

uygulamalarında modern eğitim sisteminden çok az istifade edilmiştir. Nitekim modern 

eğitim sisteminde, Senûsî Tarikatı’nın uyguladığı eğitim metodunda yer alan, 

öğrencilerin ilk derecelere ulaşabildiği tedricî bir düzen pek de mevcut olmamıştır. 

Zâviyelerde geleneksel metot dairesince önce ezberle başlayan eğitim, daha sonra Sarf, 

Nahiv, Fıkıh ve diğer Arapça ilimlerle devam ederdi. Eğitimi tamamlayan öğrencilerden 

                                                
49 Vesaiku Dâru’l-Mahfûzâti’t-Târihiyye bi Trablusgarp, Evkaf Dosyası, Belge: 18, Recep 1308 (Şubat 

1891). 
50 A. M. es-Sallâbî, a.g.e., s.78-79; A. Kavas, “Senûsî, Muhammed bin Ali”, s.531. 



27 

 

bir kısmı memleketine âlim olarak dönerdi. Fakir olan talebelerin ihtiyaçlarını zâviye 

karşılardı. Trablusgarp ve Mısır arasındaki Cağbûb şehrindeki merkezî zâviyede, diğer 

zâviyelerde görev alacak şeyhler eğitilirdi. Öyle ki buradaki zâviyede yüzlerce genç ilim 

tahsil edip mezun olur ve vazife görmek gayesiyle diğer Senûsî zaviyelerine 

yönlendirilirlerdi.
51

 Zâviyelerin bulunduğu bölgelerin dışından eğitim maksadıyla gelen 

birçok öğrenci, bu zâviyelerde bölge içinden gelmiş öğrencilerle kaynaşmış ve bu 

şekilde müşterek bir kültürlenme sağlanmış olurdu.  

Bazı zâviyelerin şeyhleri, müessesenin vakfiyesinde şart olarak belirtilmesinden 

dolayı, müderrislik vazifesini de ifa etmekte idiler. Bu manada tekkeler ve zâviyeler, 

dönemlerinin eğitim veren medreseleri vazifesini de ifa etmişlerdir. Medreseler, dinin 

ilim boyutunu temsil ederken, zâviyeler ise zamanla ortaya konulmuş tasavvufî dil, 

musiki, şiir ve ilâhîlerle insanların ruhlarına hitap ederek onlara bambaşka bir eğitim ve 

terbiye vermişlerdir. Dolayısıyla zâviyeler, kendi dönemlerinin Güzel Sanatlar 

Fakültesi, Musikî alanında birer konservatuvar ve özel eğitim merkezleri fonksiyonunu 

da kazanmışlardır. Elbette ki buralarda verilen eğitimin XIX. yüzyıl modern eğitim 

sisteminden esinlenmiş olması mümkün değildi. Kuzey Afrika gibi göçebe aşiretlerin 

mevcudiyetiyle sıklıkla karşılaşıldığı ve bu aşiretlerin sosyal ve iktisadî şartlar gereği 

sık sık yer değiştirmesi gereğinin ortada olduğu bölgelerde medrese inşasından ziyade 

zâviye açılmasıyla lüzumu kadar da olsa bir eğitim verilmesi sağlanmış olmakta idi. 

Zâviyelerin, mali ve ilmî kudretleriyle mütenasip kütüphanelerinin de olması, bu 

kurumların eğitim hayatında ve ilmi faaliyetler içerisinde ne denli aktif rol aldıklarını 

göstermektedir. Çeşitli ilim dallarıyla alakalı çok sayıda kitabı barındıran bu 

kütüphaneler, şeyh ve mürşitlerinin önderliğinde dinî-tasavvufî kitapların okunduğu 

birer eğitim kurumu olarak olarak zâviyeleri öne çıkarmıştır.
52

 Nitekim Seyyid 

Muhammed es-Senûsî’nin el-Cağbûb Zâviyesi’nde 8000 ciltlik kütüphanesi vardı. 

Kitaplar, İslâm hukuku, tasavvuf, astronomi, astroloji, tarih, felsefe, tefsir, şiir, içtihat 

gibi konularda yazılmıştı. Bu haliyle el-Cağbûb Zâviyesi, XIX. yüzyıl itibarıyla 

Mısır’daki el-Ezher Üniversitesi’nden sonra Afrika’nın en önemli ikinci İslâm 

Üniversitesi olarak tarif olunmuştur. Senûsîlerin ikinci lideri Muhammed Mehdî es-

Senûsî de babası gibi âlim bir şehsiyet olup, ilme ve kitaplara önem veren biriydi. 

                                                
51 M. Çabuk, a.g.m.,  s.224. 
52 M. Kara, a.g.m.,  s.369. 



28 

 

Büyük bir kütüphanesi olan bu şeyhe, Mısır’da bulunan müritleri tarafından yeni basılan 

kitaplar gönderilirdi.
53

 

Kuzey Afrika’da özellikle Trablusgarp vilâyeti dâhilinde ilmî faaliyetlerin en 

fazla görüldüğü mekânlar ya da kurumlar, medreselerden ziyâde zâviyeler idi. Yukarıda 

bahsedilen nedenlerden ötürü, göçebe aşiret mensupları medreselerde uzun süreli olarak 

çocuklarını okutmak imkânına sahip değillerdi. Bunlar çöl bölgelerinde bile çok yaygın 

dinî, tasavvufî, ilmî ve hatta kültürel manalarda eğitim ve terbiye kurumları olan 

zâviyelere daha fazla rağbet göstermekte idiler. 

Netice olarak Kuzey Afrika’da açılan Senûsî zâviyeleri öncelikli olarak göçebe 

topluluklar üzerinde büyük etki uyandırdı. Kurulan her yeni zâviye öncelikle bir eğitim 

merkezi, bir ilim yuvası, bir ibadet mahalli ve elbette ki bütün bunlarla beraber Kuzey 

Afrika’yı doğudan batıya ve kuzeyden güneye kat eden tüccar için birer konaklama yeri 

ve etrafında zirai faaliyetin yapıldığı mekânlar şeklinde tasarlanıyordu. Zâviyelerde 

örnek bir İslâmî hayatın nasıl yaşanacağı halka öğretiliyordu. Tarikatın temellerini atmış 

ve kendi hesabına zâviyeler açmış olan Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî, İslâm 

dininin henüz giremediği coğrafyalarda meskûn halkı bu dine ısındırmak, daha 

öncesinde Müslüman olmakla birlikte türlü nedenlerden dolayı İslâmî geleneklerinden 

kopmuş kabileleri ise tekraren İslâm’a kazandırmak gayesiyle büyük çaba sarf etmiştir. 

Kuzey Afrika’da ve bu hattın hemen güneyindeki iç bölgelerde yaklaşık 5 milyonluk bir 

nüfusun onun zamanında ve sonrasında oğulları zamanında Senûsî dervişlerinin 

gayretiyle İslâmiyet’e intisap ettiğine dair tespitler yapılmıştır. Buna ilaveten XIX. 

yüzyıl boyunca Kuzey Afrika’da ve Büyük Sahra altı Afrika sultanlıklarında 50 milyona 

yakın bir nüfusun Senûsîlik üzerinden dinî, ilmî, tasavvufî terbiyeden geçirilmiş 

olduğuna dair de yorumlar getirilmiştir.
54

 

Sonuç 

Senûsîlik, XIX. yüzyılda Kuzey Afrika topraklarının kaderinin çizilmesinde 

büyük bir role sahip olup dinî, tasavvufî, sosyal, kültürel, iktisadî ve nihayet ilmî 

manada kurumsallaşmayı başarabilmiş çok yönlü bir İslâm tasavvufî hareketidir. 

Temellerini Seyyid Muhammed b. Ali es-Senûsî’nin attığı ve oğulları zamanında da 

gelişimini sürdürerek birbirinden uzak mıntıkalara yayılım göstermeyi başarabilmiş bu 

                                                
53 M. Çabuk, a.g.m.,  s.225; L. Anderson, “Nineteenth-Century Reform in Ottoman Libya”, International 

Journal of Middle East Studies, Vol.16, No.3, Cambridge, 1984, s.332. 
54 A. Kavas, a.g.m.,  s.530. 



29 

 

harekete ait Kuzey Afrika’da çok sayıda zâviye inşâ edilmiştir. Berka, Beyzâ, Bingazi, 

Kufra, Fizan, Trablusgarp gibi bugün Libya toprakları dâhilinde kalmış olan farklı 

bölgelerden başka Mısır, Sudan, Tunus, Cezayir ve Hicaz gibi diğer ülkelerde de 

karşımıza çıkan Senûsî zaviyelerinin en mühim hizmetlerinden biri, Kuzey Afrika’da 

XIX. asır İslâm tarih ve kültürü içerisinde ilmî düzeyde eğitim-öğretim sürecinde rol 

almaları ve bu sahada önemli bir birikime ortaya koymuş olmalarıdır. 

Senûsî zâviyelerinin eğitim usûl ve yöntemleri Kur’ân-ı Kerîm, Hadis ve 

Sünnet’e dayalı olarak tespit olunmuştur. Bu hareketin zâviyelerini yöneten şeyhler ve 

onlara tâbi ilmî kadro, dinin özünden gittikçe uzaklaşan bir hayat sürmeye başlamış 

Kuzey Afrika toplumlarını ve genel manada da İslâm ümmetini bid’atlerden 

vazgeçirmeye yönelik sosyal politikalar geliştirmişler, kurdukları bu zâviyeleri Kur’ân-ı 

Kerîm ve diğer dinî ilimlerin öğretildiği merkezler haline getirmişlerdir. Senûsî 

zâviyeleri, birer medrese hüviyetinde olup bu müesseseler, XIX. yüzyıl ve devamında 

Kuzey Afrikalı yerli halka mensup ailelerin çocuklarına dinî ve ilmî eğitim vermekle 

kendilerini sorumlu kabul etmişlerdir.  

Senûsiyye Tarikatı’nın kurucusu Seyyid Muhammed es-Senûsî, kendisi bir âlim 

olarak bizzat dinî ve ilmî eserler kaleme almıştır. Adı geçen bu zat, çevresindeki 

insanlara tembelliği terk ederek, çok çalışmayı, yüksek gayreti teşvik etmiştir. Onlara 

İslâmî literatürden örnek hadiseler anlatarak güçlü bir müminin zayıftan daha iyi 

olduğunu belirtmeye çalışmıştır. Bu nedenle takipçileri arasında âlimlerin yanında 

duvar ustaları, marangozlar, terziler, demirciler ve çiftçiler de bulunuyordu. Senûsî 

zâviyelerinde verilen terbiye ve yol gösterme usûlleri, o dönem bölge halklarının 

İslâm’ı doğru anlama noktasında tüm gereksinimlerini içeriyordu. Senûsî zâviyeleri, 

daha çok İslâmî dinî merkezler gibi çalışmakta olup, çocuklara Kur’ân-ı Kerîm, Arap 

Dili, Hadis, Sünnet ve İbadet ilkelerini öğretmek amacıyla tesis edilmiş Kur’ân okulları 

hüviyeti taşıyordu.
55

  

Senûsî Tarikatı adına açılmış olan tekke ve zâviyeler, XIX. yüzyıl ortalarında ve 

sonrasında Osmanlı Devleti padişahları tarafından her zaman desteklenmişler ve 

faaliyetlerine müdahale olunmaması noktasında Hicaz, Trablusgarp ve Bingazi 

valiliklerine direktifler verilmiştir.  

                                                
55 Samîre Ebû Zebûce, el-Eb’âdu’l-Hadariye ve’s-Sekafiye fî Libya, Tarîkatu’s-Senûsiyye İnmûzecen, 

Risâletü’l-Majestir fî Târîhi’l-Hadîs ve’l-Muâsır, Câmiatu’l-Cezâir, 2010-2011, s.120; Muhammed el-

Tayyib el-Eşheb, el-Mehdî es-Senûsî, Matbaatu’l-Biltümaji, Trablusgarp, 1952, s.35-36. 



30 

 

Senûsi Tarikatı şeyhlerinin ve onlara bağlı faaliyet yürüten zâviyelerinin 

hizmetlerinin başında, Kuzey Afrika’da Müslüman olmakla beraber yüzyıllar içinde 

İslâm dininin temel hükümlerini unutan göçebe halkların eğitilmesi gelmiştir. Yine bu 

hareketin bu manadaki bir hizmeti de Afrika’nın iç bölgelerindeki yerli halkların 

İslâm’a girmelerine ön ayak olmasıdır. Bütün bu eylemler icra edilirken elbette ki 

Senûsî zâviyelerinde, özellikle de büyük hacimli olanlarında zamanla yüksek düzeyde 

bir ilmî birikim de meydana gelmiş, XIX. yüzyılın Afrikalı İslâm âlimlerinden önemli 

bir kısmı buralarda yetişmiş; bunlar gittikleri diğer zâviyelerde İslâmî dersler vererek 

yeni yeni talebeler yetiştirmişlerdir. Söz konusu zâviyeler bünyesinde, mevkiine ve 

ekonomik birikimine göre büyüklü küçüklü kütüphaneler de hizmet verme imkânı 

bulmuştur. 

Sonuç olarak Kuzey Afrika’da Senûsî Tarikatı’na ait zâviyeler, Osmanlı 

Devleti’nin diğer vilâyetlerinde tesis olunmuş zaviyelerden belki de daha fazla bir 

şekilde ilmî tedrisatta yer edinme şansı elde etmişlerdir. Bu ise XX. yüzyılın siyasi 

çalkantılarına hızla kürek çeken Afrikalı halklar için son bir şans olmuş ve anılan 

yüzyılın siyasi, sosyal, kültürel ve ilmî şartlarının yeniden inşasında Senûsîliğin ilme ve 

eğitim hayatına katkıları inkâr edilemez bir hizmet olarak yakın tarihteki yerini almıştır. 

Kaynaklar 

ANDERSON, L., “Nineteenth-Century Reform in Ottoman Libya”, International 

Journal of Middle East Studies, Vol.16, No.3 Cambridge, 1984, s.325-348. 

APAK, A., “Kuzey Afrika’da İlk İslâm Fetihleri”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, C.17, S.2, 2008, s.159-173. 

el-ARABÎ, G. A., Trablusgarp / Libya'da 1844-1943 Yılları Arasında Eğitim Sistemi, 

Doktora Tezi, Karabük, 2019. 

ARTUÇ, N.,  İttihat ve Terakki’nin İttihad-ı İslam Siyaseti Çerçevesinde İttihatçı-

Senûsî İlişkileri (1908-1918), Bilge Kültür Sanat Yayını, İstanbul, 2013. 

AZAMAT, N., “Ahmed b. İdrîs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.2, TDV 

Yayınları, Ankara, 1989, s.92-94. 

ÇABUK, M., “Senusilik ve İşgalcilere Karşı Kuzey Afrika’da Osmanlı-Senusi İş 

Birliği”, KSÜSBD, C.16, S.1, Nisan, 2019, s.221-256. 



31 

 

ed-DECCÂNÎ, A. S., el-Hareketü’s-Senûsiyye: Neş’etühâ ve Nümüvvühâ fi’l-Karni’t-

tâsi’ʿaşer (1202-1320 H.), Tab’ 2, Dâru’l-Fikr, Beyrut, Lübnan, 1988. 

EBÛ ACÎLE, M. H., Siyasetü Hukkâmi’l-Üsrati Karamanlılar ve Eseruhâ fî Zuhûri ve 

Tatavvuri’l-İlmiyye fî Eyâleti Trablusgarp, ed-Dâru’t-Tunûsiyye li’n-neşr, 1988. 

EBÛ ZEBÛCE, S., el-Eb’âdu’l-Hadariye ve’s-Sekafiye fî Libya, Tarîkatu’s-Senûsiyye 

İnmûzecen, Risâletü’l-Majestir fî Târîhi’l-Hadîs ve’l-Muâsır, Câmiatu’l-Cezâir, 

2010-2011. 

el-EŞHEB, M. T., Berkatu’l-Arabiyye Beyne Ems ve’l-Yevm, Matbaatu’l-Haravî, 

Kahire, 1936. 

---------, el-Mehdî es-Senûsî, Matbaatu’l-Biltümaji, Trablusgarp, 1952. 

---------, Ömer el-Muhtar, Abtalu’l-Cihad ve’s-Siyase fi Libya, Neşr. Mektebetu’l-

Kahire, 1958. 

---------, el-Senûsî el-Kabir, Dâru’l-Fikr, Beyrut, Lübnan, 1956. 

FİLİBELİ ŞEHBENDERZÂDE AHMED HİLMİ, Senûsîler ve Sultan Abdülhamid, 

Haz. İsmail Cömert, Ses Yayınları, İstanbul, 1992. 

el-HATÎB, M. A, Usûlü’l-Hadîs ve ‘Ulûmuhu ve Mustelahatuhu, Dâru’l-Fikr, Beyrut, 

1981. 

KARA, M., “Tekke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.40, TDV Yayınları, 

Ankara, 2011, s.368-370. 

KAVAS, A., “Senûsî, Muhammed bin Ali”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C.36, TDV Yayınları, Ankara, 2009, s.529-531. 

---------, “Senûsî, Muhammed Mehdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.36, 

TDV Yayınları, Ankara, 2009, s.531-533. 

---------, “Senûsiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.36, TDV Yayınları, 

Ankara, 2009, s.536-538. 

KOLOĞLU, O., Mustafa Kemal’in Yanında İki Libyalı Lider-Süleyman Barûnî ve 

Seyyid Ahmed eş-Şerif, Ankara 1981. 

Libya’da Senûsîliğin Tarihi, Libya Ankara Büyük Elçiliği Basın Ataşeliği, Ankara 

1969. 



32 

 

MEYSÛM, M., Muhammed bin Ali es-Senûsî Menâbiu ‘İlmehû ve Menhec Tarikatahû, 

Câmiatu Hasîbe bin Bû Ali eş-Şelef el-Cezâir, 2018. 

ÖZKÖSE, K., “Başlangıçtan Günümüze Kadar Afrika’da İslâm ve Tasavvuf”, Tasavvuf 

İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, S.7, 2001, s.157-184. 

---------, Muhammed Senûsî Hayatı, Eserleri, Hareketi, İnsan Yayınları, İstanbul 2000. 

---------, “Osmanlı Devleti ile Senusiyye Tarikatı Arasındaki İlişkiler”, Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I, S.2, 2013, s.11-39. 

es-SALLÂBÎ, A. M., es-Simâr ez-Zekiyye li’l-Harekâti’s-Senûsiyye fî Libya, C.1, el-

Mektebetü’t-Tibyân, Kahire, 2001. 

eş-ŞEYH, R. G., Tatavvur et-Ta’lîm fî Libya fi’l-Asri’l-Hadîs, Dâru’l-Tanmiya Li’n-

Neşr ve’t-Tevzia, Trablus, Libya, 1972. 

ŞÜKRÎ, M. F., es-Senûsîye Dînun ve Devletun, Dâru’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 1948. 

TURAN, T.-TURAN, E. T., “Libya’nın Tarihi Gelişimi İçerisinde Senusîlik, Türk-

Senusî ve Türkiye Libya İlişkileri”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

C.4, S.19, 2011, s.190-206. 

Vesaiku Dâru’l-Mahfûzâti’t-Târihiyye bi Trablusgarp, Evkaf Dosyası, Belge: 18, Recep 

1308 (Şubat 1891). 

ez-ZÂVÎ, T. A., Mu’cemu’l-Buldâni’l-Lîbîyye, Trablus, 1968. 

Elektronik Kaynaklar 

https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595 (28.06.2021). 

 

https://www.bsrdigitalcollections.it/islandora/object/WP-LIBYA:595

